
Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 377 

 

 

 

Yesus dalam Injil Lukas: Pemimpin Inklusif di Tengah  

Struktur yang Eksklusif 

 

Tomi Jefri Selan1, Daud Manno2 

Prodi Magister Teologi Sekolah Tinggi Alkitab Jember 

Correspondence: tomiselan@gmail.com 

 

 
Abstract  
This study aims to explore the leadership character of Jesus Christ according to the Gospel of Luke 
and its implications for contemporary Christian ministry. The research arises from the widespread 
reality of church leadership practices that are exclusive, hierarchical, and often disconnected from 
marginalized communities. In this context, the Lukan narrative is particularly relevant as it 
consistently highlights Jesus’ solidarity with the socially and religiously outcast. A qualitative 
method was employed, using narrative and linguistic analysis of selected texts in Luke. Greek terms 
such as σωτηρία (salvation) and ἀφίημι (forgiveness/liberation) were examined to uncover the 
theological depth of Jesus’ actions. The findings indicate that Jesus is portrayed as an inclusive leader 
who actively challenges oppressive social structures. His leadership is relational, empathetic, and 
transformative centered on restoring dignity rather than enforcing authority. He welcomes the poor, 
sinners, women, and foreigners into the heart of His ministry. In conclusion, Jesus' leadership in 
Luke critiques exclusivist ecclesiastical models. The study contributes both theologically and 
practically to reimagining Christian leadership as contextually grounded, community-centered, and 
radically inclusive. 
 
Keywords: church, Christian ministry, Gospel of Luke, inclusivity, Jesus’ leadership 
 
Abstrak  
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi karakter kepemimpinan Yesus Kristus 
sebagaimana digambarkan dalam Injil Lukas serta implikasinya bagi pelayanan Kristen 
masa kini. Kajian ini berangkat dari realitas kepemimpinan gerejawi yang dalam banyak 
konteks masih bercorak hierarkis dan eksklusif, sehingga berjarak dengan kelompok-
kelompok marginal. Dalam situasi tersebut, Injil Lukas menjadi narasi yang relevan karena 
secara konsisten menampilkan solidaritas Yesus dengan orang miskin, pendosa, 
perempuan, dan mereka yang terpinggirkan secara sosial maupun religius. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan naratif dan linguistik terhadap teks-
teks terpilih dalam Injil Lukas. Analisis terhadap istilah Yunani seperti σωτηρία 
(keselamatan) dan ἀφίημι (pengampunan/pembebasan) digunakan untuk menggali 
kedalaman teologis tindakan Yesus. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Lukas 
menampilkan Yesus sebagai pemimpin inklusif yang secara aktif menantang struktur sosial 
yang menindas. Kepemimpinan Yesus bersifat relasional, empatik, dan transformatif, 
dengan fokus pada pemulihan martabat manusia. Kesimpulannya, model kepemimpinan 
Yesus dalam Injil Lukas memberikan kritik teologis terhadap pola kepemimpinan yang 
eksklusif serta menawarkan kerangka reflektif bagi pengembangan kepemimpinan Kristen 
yang kontekstual, komunal, dan inklusif. 
 
Kata Kunci: Injil Lukas, inklusivitas, gereja, kepemimpinan Yesus, pelayanan Kristen 

  

  

 

                     e-ISSN 2655-8645, p-ISSN 2655-8653 

                                Volume 8, No 2, Januari 2026 (377-396) 

 

DOI: https://doi.org/10.47167/ezhgns30            http://www.e-journal.stajember.ac.id/index.php/kharismata 

 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 378 

PENDAHULUAN   

Pemimpin inklusif di tengah struktur yang eksklusif adalah pemimpin yang, 

mengikuti teladan Yesus, menghadirkan nilai Kerajaan Allah dengan menembus 

batas sosial, religius, dan kultural yang menindas, serta memulihkan relasi dan 

martabat manusia di dalam sistem yang cenderung menolak keberbedaan.1 

Kepemimpinan gerejawi masa kini menghadapi tantangan serius yang tidak dapat 

diabaikan. Dalam banyak konteks, gereja beroperasi dalam sistem yang sangat 

terstruktur dan hierarkis sehingga menciptakan jarak antara pemimpin dan umat.  

Fenomena ini tampak, misalnya, ketika pengambilan keputusan strategis gereja 

lebih banyak ditentukan oleh elit kepemimpinan tanpa partisipasi jemaat secara 

memadai, yang pada akhirnya memicu konflik internal serta melemahkan rasa 

memiliki umat terhadap gereja 2 Ketika pemimpin gereja lebih sibuk mengelola 

institusi daripada hadir sebagai gembala yang peka terhadap kebutuhan rohani dan 

sosial jemaat, gereja berisiko kehilangan daya transformatifnya di tengah 

masyarakat. 3 

Kritik terhadap kecenderungan ini bukan sekadar asumsi subjektif penulis. 

Eka Darmaputera menegaskan bahwa gereja yang terlalu menekankan aspek 

kelembagaan dan birokrasi dapat kehilangan kepekaan profetisnya serta menjauh 

dari panggilan sosialnya. 4 Senada dengan itu, Emanuel Gerrit Singgih mengamati 

bahwa banyak gereja lebih sibuk mengurus stabilitas internal dan struktur 

organisasi dibandingkan menghadirkan solidaritas nyata bagi kaum miskin dan 

terpinggirkan.5 A. A. Yewangoe bahkan memperingatkan bahwa ketimpangan 

kuasa dalam kepemimpinan gereja dapat merusak kesaksian publik gereja dan 

menjadikannya tidak relevan bagi konteks masyarakat yang bergumul dengan 

ketidakadilan.6 Dengan demikian, ketimpangan kuasa, birokratisasi pelayanan, dan 

lemahnya solidaritas terhadap kaum tertindas merupakan realitas yang telah 

dikritisi secara objektif oleh para teolog Indonesia dan menjadi tantangan nyata 

bagi kepemimpinan gereja masa kini. 

 
1 Samuel Herman and Rinaldi Dharmawan, “Pemimpin Sejati Dengan Pola Kepemimpinan Yesus,” 

Skenoo : Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 4, no. 1 (2024): 24–36, 

https://doi.org/10.55649/skenoo.v4i1.82. 
2 Emanuel Gerrit Singgih, Mengantisipasi Masa Depan Gereja Di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2004), 45–47. 
3 A A Yewangoe, Gereja Yang Hidup Di Tengah Dunia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012), 89. 
4 Eka Darmaputera, Pergulatan Kehadiran Kristen Di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2005), 212–

14. 
5 Emanuel Gerrit Singgih, Dari Israel Ke Asia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2013), 231–33. 
6 A.A. Yewangoe, Theologia Crucis Di Asia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 156–58. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 379 

Di sisi lain, eksklusivisme dalam praktik pelayanan menjadi isu yang kian 

menonjol. Banyak gereja secara sadar atau tidak menyingkirkan kelompok-

kelompok tertentu: mereka yang dianggap tidak sesuai secara moral, sosial, atau 

doktrinal. Dalam konteks seperti ini, pelayanan sering terjebak dalam logika seleksi 

sosial, bukan belas kasih injili. Gereja menjadi ruang eksklusif bagi "yang layak", 

bukan rumah terbuka bagi semua manusia yang haus akan pemulihan.7 Dalam 

situasi ini, menjadi relevan untuk kembali meninjau karakter kepemimpinan Yesus 

Kristus sebagaimana digambarkan dalam Injil Lukas. Lukas, lebih dari penulis Injil 

lainnya, menekankan keberpihakan Yesus pada orang miskin, orang berdosa, 

perempuan, dan mereka yang terpinggirkan dalam tatanan sosial dan religius.8  

Etukumana, Godwin A. dalam Artikelnya  mengkaji pola kepemimpinan 

Yesus dalam Injil Lukas sebagai model pelayan (servant leadership) yang subversif 

terhadap ideologi kekuasaan imperium Romawi, di mana Yesus menentang gaya 

kepemimpinan tradisional yang dominan dan mendorong pengikutnya untuk 

melayani dan memperhatikan kesejahteraan sesama. Hal ini menunjukkan Yesus 

sebagai figur yang tidak hanya mengajarkan kasih, tetapi juga mengubah struktur 

sosial dan kepemimpinan yang menindas. 9 

Gambaran Yesus sebagai pemimpin inklusif ini menjadi kritik yang relevan 

terhadap model kepemimpinan gereja yang cenderung mempertahankan 

eksklusivitas dalam bentuk doktrinal, sosial, dan institusional. 10  dengan demikian 

jelaslah bahwa dalam Injil Lukas, Yesus tidak hanya menyampaikan pesan 

spiritual, tetapi juga menyatakan secara nyata bahwa pemulihan dan penerimaan 

adalah inti dari pelayanan. Model kepemimpinan Yesus dalam Lukas bukanlah 

kepemimpinan dominatif, melainkan kepemimpinan relasional, empatik, dan 

transformatif. 

Oleh karena itu, sangat penting untuk menggali secara lebih mendalam 

bagaimana Lukas membingkai kepemimpinan Yesus, khususnya dalam konteks 

tantangan pelayanan masa kini. Penelitian ini mencoba menjawab kebutuhan 

tersebut dengan membandingkan karakter kepemimpinan Yesus yang inklusif 

dengan struktur pelayanan yang eksklusif di banyak tempat saat ini. 

 
7 Darmaputera, Pergulatan Kehadiran Kristen Di Indonesia, 112–14. 
8 Emanuel Gerrit Singgih, Dari Israel Ke Asia (Jakarta, BPK Gunung Mulia, 2013), 231–33. 
9 Godwin A. Etukumana, “Servant-Leadership as a Model for Christian Community: A Subversive 

Rhetoric and Ideology in Luke 22:23–27,” Religions 15, no. 4 (2024): 391, https://doi.org/10.3390/rel15040391. 
10 Daniel Ari Wibowo, “Kristen Progresif: Analisis Kritis Terhadap Penyimpangan Teologis Dalam 

Pemikiran Modern,” Kaluteros Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 6, no. 2 (2024): 188–204, 

https://doi.org/10.60146/kaluteros.v6i2.85. 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 380 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis karakter kepemimpinan Yesus 

berdasarkan Injil Lukas, khususnya sikap inklusif-Nya terhadap berbagai 

kelompok yang terpinggirkan. Berdasarkan analisis tersebut, penelitian ini juga 

bertujuan untuk merumuskan refleksi teologis dan implikasi praktis mengenai 

penerapan model kepemimpinan Yesus dalam konteks pelayanan gereja masa kini. 

Manno,  dalam artikelnya mengatakan “pentingnya pendidikan,  partisipasi  gereja, 

dan  misi  Kristen  yang  berorientasi  pada  damai sejahtera   sebagai   wujud   nyata   

dari   paradigma   moderasi   tersebut.” 11 

Urgensi penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan teologi kepemimpinan Kristen yang lebih kontekstual dan 

partisipatif. Gereja-gereja di Indonesia masih kerap mempertahankan pola 

kepemimpinan yang hierarkis dan berorientasi pada kekuasaan institusional, 

sehingga berpotensi menciptakan jarak antara pemimpin dan jemaat serta 

melemahkan dimensi profetis gereja di tengah masyarakat. 12 Dengan menelaah 

pola kepemimpinan Yesus dalam Injil Lukas secara kritis dan reflektif, penelitian 

ini menantang pemahaman tradisional tentang otoritas gerejawi yang sering 

dimaknai secara struktural dan top down, serta mendorong gereja untuk 

menghidupi kepemimpinan yang bersifat melayani, membebaskan, dan berelasi. 13 

Selain itu, penelitian ini juga berfungsi sebagai bahan evaluasi teologis terhadap 

praktik pelayanan gereja yang baik secara sadar maupun tidak sadar 

menyingkirkan kelompok-kelompok tertentu, suatu kecenderungan yang 

bertentangan dengan visi inklusivitas dan hospitalitas Injil. 14 

Studi ini dibatasi hanya pada narasi Injil Lukas, tanpa memasukkan referensi 

dari Injil-injil Sinoptik lainnya atau tulisan Yohanes. Fokus utama berada pada 

narasi yang secara eksplisit atau implisit menunjukkan sikap kepemimpinan Yesus 

terhadap kelompok marginal. Aspek kristologi, soteriologi, atau aspek naratif 

lainnya akan dibahas sejauh relevan dengan tema kepemimpinan dan inklusivitas.  

Nilai Kebaruan (Novelty).  Tulisan ini berupaya melengkapi dan 

memperluas kajian mengenai kepemimpinan Yesus dengan menafsirkan 

kepemimpinan-Nya bukan hanya sebagai teladan moral personal, tetapi sebagai 

 
11 Daud Manno, “Gagalnya Pluralisme? Kajian Historis Dan Teologis Menuju Paradigma Baru 

Moderasi Beragama,” KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta 8, no. 1 (2025): 85–103, 

https://doi.org/10.47167/thntg378. 
12 Ebenhaizer I. Nuban Timo, Menghari Ini Injil Di Bumi Pancasila: Pergumulan Gereja Di Indonesia 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 212–15. 
13 Zakaria J. Ngelow, Kekristenan Dan Nasionalisme: Perjumpaan Iman Kristen Dengan Realitas Sosial-Politik 

Di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 87–90. 
14 Joas Adiprasetya, Hospitalitas: Wajah Sosial Gereja (Jakarta: STFT Jakarta, 2018), 41–45. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 381 

praktik sosial dan politis yang menantang sistem eksklusif dalam konteks 

pelayanan-Nya. Pendekatan ini berbeda dari sejumlah studi klasik yang cenderung 

menempatkan Yesus terutama sebagai figur etis atau guru spiritual pribadi. 

(Schweitzer 1910, 238-42) Misalnya, Albert Schweitzer dalam karya klasiknya 

menekankan aspek eskatologis dan etika personal dari pelayanan Yesus, tanpa 

mengelaborasi secara mendalam dimensi sosial-politik Injil sebagai narasi yang 

membongkar struktur ketidakadilan. 15 

Sebaliknya, tulisan ini membaca Injil Lukas sebagai narasi kepemimpinan 

yang bersifat inklusif dan komunal, di mana Yesus secara konsisten menyapa 

kelompok-kelompok marginal dan menantang pola eksklusivisme religius. 

Pendekatan ini sejalan dengan Joel B. Green yang menekankan karakter sosial dan 

komunitarian dari teologi Lukas,  16 demikian juga Yoder yang memahami Yesus 

sebagai figur yang mempraktikkan bentuk kepemimpinan alternatif terhadap 

struktur kekuasaan religius dan sosial yang mapan. 17 Yewangun juga mendukung 

bahwa dengan memadukan kajian biblika Injil Lukas dan refleksi kontekstual 

terhadap pelayanan gereja masa kini, artikel ini memberikan kontribusi reflektif 

bagi pengembangan teologi kepemimpinan yang bersifat restoratif dan 

transformasional dalam konteks gereja Indonesia.  18   

Berdasarkan latar belakang dan pendekatan penelitian ini, pertanyaan 

penelitian dirumuskan sebagai berikut: Bagaimana Injil Lukas secara naratif dan 

linguistik menggambarkan karakter kepemimpinan Yesus, khususnya dalam 

relasinya dengan kelompok-kelompok yang terpinggirkan secara sosial dan 

religius? Bagaimana konsep inklusivitas dalam kepemimpinan Yesus dibangun 

melalui narasi dan istilah-istilah kunci dalam Injil Lukas, serta apa makna 

teologisnya dalam kerangka misi Kerajaan Allah? Bagaimana pembacaan teologis 

atas kepemimpinan Yesus dalam Injil Lukas dapat berfungsi sebagai kerangka 

reflektif bagi pengembangan teologi kepemimpinan gereja dalam konteks 

pelayanan masa kini di Indonesia? 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode teologis-

biblis. Pendekatan ini menekankan pemahaman mendalam terhadap teks kitab suci 

 
15 Albert Schweitzer, The Quest of the Historical Jesus (London: A. & C. Black, 1910), 357–60. 
16 Joel B Green, The Gospel of Luke (Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 20–27. 
17 John Howard Yoder, The Politics of Jesus (Grand Rapids: Eerdmans, 1972), 1–12. 
18 Yewangoe, Gereja Yang Hidup Di Tengah Dunia, 85–88. 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 382 

dalam konteks historis, sosial, dan teologisnya. 19 Tujuannya bukan hanya untuk 

mendeskripsikan isi teks, melainkan juga untuk menggali makna teologis dan 

relevansinya terhadap konteks pelayanan masa kini. Dalam tradisi studi teologi, 

pendekatan ini disebut sebagai pendekatan kontekstual-kritis. Penelitian tidak 

berhenti pada analisis internal teks (intratekstual), tetapi juga mempertimbangkan 

realitas sosial pada masa Yesus dan relevansinya bagi kehidupan gereja modern. 

Dengan demikian, pendekatan ini bersifat hermeneutis menafsirkan teks dengan 

kesadaran akan konteks asal dan konteks pembacaan saat ini. 20  

Metode utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis naratif 

dan tematik terhadap Injil Lukas. Narasi-narasi tentang tindakan, ajaran, dan relasi 

Yesus dengan orang-orang yang terpinggirkan dianalisis untuk menemukan pola 

kepemimpinan yang inklusif. Fokus utamanya adalah pada teks-teks yang 

menunjukkan keberpihakan Yesus kepada kaum marginal serta sikap kritis-Nya 

terhadap struktur sosial dan religius yang eksklusif. Analisis dilakukan melalui tiga 

langkah utama: Identifikasi perikop-perikop kunci dalam Injil Lukas yang relevan 

dengan tema kepemimpinan dan inklusivitas.  Kontekstualisasi historis-sosiologis 

terhadap latar belakang teks: struktur masyarakat Yahudi abad pertama, posisi 

kelompok marginal, serta peran institusi keagamaan.   Refleksi teologis-kontekstual 

atas temuan naratif untuk menjawab pertanyaan tentang relevansi model 

kepemimpinan Yesus bagi pelayanan gereja masa kini.  21 

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah teks Injil Lukas dalam 

Alkitab Perjanjian Baru. Penelitian ini menggunakan teks Yunani berdasarkan edisi 

kritis Nestle-Aland Novum Testamentum Graece edisi ke-28 sebagai rujukan utama, 

yang dilengkapi dengan terjemahan bahasa Inggris dan bahasa Indonesia guna 

membantu analisis makna, struktur naratif, dan konteks teologis teks.22 Edisi 

Nestle-Aland dipilih karena disusun melalui perbandingan manuskrip-manuskrip 

utama dan telah menjadi standar akademik dalam studi tekstual Perjanjian Baru. 23 

Selain sumber primer tersebut, penelitian ini didukung oleh literatur 

sekunder yang mencakup tafsir Alkitab, buku teologi biblika, karya reflektif 

 
19 John W. Creswell and Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design, Fourth edition (SAGE, 

2018). 
20 Stephen B. Bevans, Models of Contextual Theology (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2002), 5–7., n.d. 
21 Joel B. Green, The Theology of the Gospel of Luke (Cambridge: Cambridge University Press, 1995), 45–48. 

(n.d.). 
22 Aland, Barbara  et al., Eds., Novum Testamentum Graece, 28th Rev. Ed. (Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft, 2012). 
23 Bruce M Metzger and Bart D. Ehrman, The Text of the New Testament: Its Transmission, Corruption, and 

Restoration, 4th Ed. (Oxford: Oxford University Press, 2005), 50–56. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 383 

kontemporer tentang kepemimpinan Kristen, serta tulisan-tulisan kontekstual 

mengenai pelayanan gerejawi dan kepekaan sosial. Tafsir naratif Injil Lukas karya 

Joel B. Green digunakan untuk membaca Injil Lukas sebagai kesatuan narasi 

teologis yang memiliki dimensi sosial dan komunal yang kuat. 24 Perspektif teologi 

pembebasan diwakili oleh pemikiran Gustavo Gutiérrez, yang menolong 

pembacaan teks Injil dalam relasinya dengan realitas ketidakadilan sosial dan 

keberpihakan kepada kaum miskin. 25Dalam konteks Indonesia, pemikiran 

Emanuel Gerrit Singgih dan A.A. Yewangoe digunakan untuk memperkaya refleksi 

kontekstual mengenai panggilan sosial gereja dan relevansi teks Alkitab bagi 

kehidupan bergereja di tengah masyarakat majemuk.  26 

Literatur yang digunakan dipilih berdasarkan relevansinya terhadap tiga 

fokus utama penelitian ini, yaitu: (1) karakter kepemimpinan Yesus, (2) dimensi 

inklusivitas dalam pelayanan-Nya, dan (3) tantangan kepemimpinan serta 

pelayanan gereja kontemporer. Kajian Richard Bauckham membantu memahami 

praksis inklusivitas Yesus dalam relasi-Nya dengan komunitas yang tersisih,27 

sementara pemikiran Ed Stetzer dan Thom S. Rainer digunakan untuk 

menjembatani model kepemimpinan Yesus dengan realitas dan tantangan 

kepemimpinan gereja masa kini. 28 

Sebagai penelitian kualitatif, validitas penelitian ini dibangun melalui 

triangulasi sumber dan interpretasi teks yang bertanggung jawab. Penafsiran 

dilakukan dengan kesadaran terhadap beragam tradisi tafsir dan posisi teologis, 

serta dengan upaya untuk tidak mengisolasi teks Alkitab dari konteks sosial, 

historis, dan politisnya. Dalam kerangka ini, penulis sepakat dengan Thiselton 

berkomitmen menjaga integritas hermeneutik dengan menghindari penafsiran 

yang bersifat alegoris berlebihan atau terlepas dari realitas historis dan naratif teks 

Injil. 29 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Yesus dalam Injil Lukas: Pemimpin Inklusif di Tengah Struktur yang 

Eksklusif.   Injil Lukas menempatkan Yesus dalam latar sosial-keagamaan yang 

 
24 Joel B Green, The Gospel of Luke, 1–12. 
25 Gustavo Gutiérrez, A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation, Rev. Ed. , Xxv–Xxviii. 

(Maryknoll, NY: Orbis Books, 1988), xxv–xxviii. 
26 Yewangoe, Gereja Yang Hidup Di Tengah Dunia, 80–88. 
27 Richard Bauckham, Jesus and the Eyewitnesses (Grand Rapids: Eerdmans, 2006), 246–50. 
28 Ed Stetzer and Thom S. Rainer, Transformational Church: Creating a New Scorecard for Congregations 

(Nashville: B&H Publishing, 2010), 33–40. 
29 Thiselton, Anthony C.  Hermeneutics: An Introduction (Grand Rapids: Eerdmans, 2009), 17–22. 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 384 

sangat berstruktur, di mana kemurnian ritual, status sosial-ekonomi, dan norma 

moral memisahkan mana yang “layak” dan “tidak layak.”  30  Dalam lanskap itu, 

Lukas melukiskan Yesus bukan sebagai figur elitis yang menjaga batas, melainkan 

sebagai pemimpin yang inklusif, memulihkan orang-orang yang terpinggirkan, dan 

mendobrak struktur eksklusif. Bab ini bertujuan menelusuri gaya kepemimpinan 

Yesus dalam Lukas melalui analisis perikop-perikop kunci, menyoroti kata-kata 

Yunani penting, serta menarik implikasi bagi gereja masa kini. 

 

Konteks Sosial dan Keagamaan 

Dalam dunia Yahudi abad pertama, masyarakat tersegmentasi: mereka yang 

“bersih” secara ritual dan sosial ditempatkan dalam pusat, sementara perempuan, 

orang miskin, orang berdosa, pemungut cukai, dan orang asing berada di pinggir.31   

Lukas secara naratif dan teologis mendesain Yesus sebagai figur yang mendapatkan 

akses terhadap mereka yang dicap najis, dan membuka kembali jalinan komunitas 

yang rusak oleh eksklusivisme (Luk 5:30; 15:2). 32 

 

Analisis Perikop Kunci dan Justifikasi Pemilihan Teks 

Penelitian ini secara sengaja memfokuskan analisis pada dua perikop dalam 

Injil Lukas, yaitu kisah perempuan berdosa (Lukas 7:36–50) dan Zakheus (Lukas 

19:1–10). Pemilihan kedua perikop ini didasarkan pada pertimbangan metodologis 

dan teologis. Pertama, kedua teks tersebut menampilkan pola kepemimpinan Yesus 

yang bersifat inklusif dan restoratif secara eksplisit melalui interaksi langsung 

dengan individu-individu yang terpinggirkan secara sosial dan religius. Kedua, 

secara naratif, kedua perikop ini terletak pada bagian penting Injil Lukas dan 

berfungsi sebagai representasi konsisten dari tema sentral Lukas mengenai belas 

kasih Allah, pembalikan status sosial, dan pemulihan komunitas. 33 Oleh karena itu, 

kedua perikop ini dipandang representatif untuk membaca karakter 

kepemimpinan Yesus dalam Injil Lukas tanpa harus melakukan analisis eksegetis 

atas seluruh teks secara ekstensif. 

Dari sudut pandang peneliti, kedua kisah ini bukan sekadar contoh etis 

individual, melainkan narasi teologis yang secara sadar digunakan Lukas untuk 

membentuk pemahaman jemaat tentang siapa yang diterima dalam komunitas 

 
30 Joel B. Green, The Theology of the Gospel of Luke ((Cambridge: Cambridge University Press,), 1995), 44. 
31 E.P. Sanders, Judaism: Practice and Belief 63 BCE–66 CE 183. ((London: SCM Press), 1992). 
32 Cf. Joseph A. Fitzmyer, The Gospel According to Luke I–IX (AB 28; (New York: Doubleday), 1981), 692. 
33 Joel B Green, The Gospel of Luke, 19–27. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 385 

Kerajaan Allah dan bagaimana otoritas Yesus dijalankan melalui tindakan yang 

memulihkan, bukan menghakimi. 

 

Perempuan Berdosa (Lukas 7:36–50) 

Dalam kisah perempuan berdosa, Yesus menyatakan, “Dosanya yang 

banyak telah diampuni, karena ia telah banyak mengasihi” (ay. 47). Kata kerja 

Yunani ἠγάπησεν (ēgapēsen) menunjuk pada tindakan kasih yang aktif dan nyata, 

bukan sekadar disposisi batin. Penggunaan bentuk jamak ἁμαρτίαι (hamartiai, 

“banyak dosa”) menegaskan bahwa perempuan tersebut dikenal luas melalui 

identitas sosialnya sebagai pendosa. Namun, Lukas secara sengaja membalik logika 

penilaian moral yang berlaku: pemulihan yang dialami perempuan ini tidak terjadi 

karena masa lalunya disangkal atau disembunyikan, melainkan karena kasih yang 

lahir dari pengalaman pengampunan.34 

Menurut peneliti, perikop ini memperlihatkan model kepemimpinan Yesus 

yang bersifat restoratif, yakni kepemimpinan yang mengembalikan martabat 

seseorang di hadapan komunitas tanpa terlebih dahulu menuntut legitimasi moral 

dari sistem religius yang mapan. Dengan demikian, kepemimpinan Yesus di sini 

tidak beroperasi melalui mekanisme eksklusi dan kontrol moral, melainkan melalui 

penerimaan yang mentransformasi relasi sosial.35 

 

Zakheus (Lukas 19:1–10) 

Dalam kisah Zakheus, Yesus menyatakan, “Hari ini keselamatan telah 

datang ke rumah ini” (ay. 9). Istilah σωτηρία (sōtēria) dalam Injil Lukas tidak hanya 

menunjuk pada keselamatan spiritual individual, melainkan mencakup pemulihan 

relasi sosial dan komunitarian. 36 Kata kerja ἐγένετο (egeneto) menandakan bahwa 

keselamatan tersebut telah terjadi sebagai realitas konkret, bukan sekadar janji 

eskatologis di masa depan. 

Dengan memasuki rumah Zakheus seorang pemungut cukai yang secara 

sosial dianggap najis dan kolaborator Yesus secara sadar menantang batas-batas 

eksklusivisme religius. Menurut peneliti, tindakan Yesus ini menegaskan bahwa 

keanggotaan dalam komunitas Kerajaan Allah tidak ditentukan oleh status sosial 

atau reputasi moral, melainkan oleh penerimaan baru yang memulihkan relasi 

 
34 François Bovon, Luke 1: A Commentary on the Gospel of Luke 1:1–9:50 (Minneapolis: Fortress Press, 

2002), 289–92. 
35 Joel B. Green, “The Social Dimension of Forgiveness in Luke,” (Interpretation, 1992), 129–41. 
36 Joseph A. Fitzmyer, The Gospel According to Luke (X–XXIV), AB 28A), (New York: Doubleday, 1985), 

1215–18. 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 386 

seseorang dengan Allah dan komunitasnya. Pemahaman ini sejalan dengan N. T. 

Wright yang menegaskan bahwa keselamatan dalam Injil Lukas merupakan 

“pemulihan Allah atas pribadi dan komunitas,” bukan pelarian individual dari 

dunia. 37 

Kritik terhadap Farisi (Lukas 11:37–52).  Yesus menyebut mereka “μνημεῖα 

ἄδηλα” (kuburan tersembunyi), yaitu entitas kenajisan yang tak tampak. 

(Brueggemann 2001, 94)    Kritikan ini menyerang hipokrisi: tampak suci di luar, 

tetapi rusak di dalam. Culpepper berargumen bahwa Yesus menuding para Farisi 

sebagai “agents of defilement rather than holiness,” 38 sedangkan Brueggemann 

menekankan bahwa agama yang menyembunyikan kematian di balik kesucian 

pahit adalah bentuk kekuasaan yang mematikan.  39  Dalam konteks ini, Yesus 

membongkar struktur religius-otoritatif yang mengatur siapa yang boleh dekat dan 

mana yang harus dijauhkan. 

Murid di Emaus (Lukas 24:13–35)  

Pasca penyaliban, dua murid dalam perjalanan ke Emaus berjalan dalam 

keadaan kecewa dan kehilangan orientasi teologis. Ungkapan mereka, “Padahal 

kami dahulu mengharapkan …” (Luk. 24:21), menunjukkan krisis harapan yang 

bukan hanya bersifat emosional, tetapi juga menyentuh kegagalan memahami 

makna penderitaan dan kematian Mesias. Dalam konteks ini, Yesus tidak segera 

mengoreksi atau menegur ketidakmengertian mereka, melainkan memilih untuk 

berjalan bersama mereka, mendengarkan keluh kesah mereka, dan secara bertahap 

menafsirkan ulang Kitab Suci (ay. 27). 

Menurut peneliti, tindakan Yesus ini mencerminkan pola kepemimpinan 

transformasional yang berangkat dari empati dan pendampingan, bukan dari 

dominasi pengetahuan atau otoritas. Penafsiran Kitab Suci yang dilakukan Yesus 

bukan sekadar penyampaian informasi teologis, melainkan proses pembentukan 

perspektif baru yang memungkinkan para murid melihat penderitaan dan 

kebangkitan sebagai satu kesatuan naratif dalam karya Allah. Dalam pengertian ini, 

kepemimpinan Yesus bekerja pada tingkat imajinasi teologis dan orientasi hidup 

para murid. 

Proses tersebut mencapai puncaknya ketika Yesus memecah roti (ay. 30-31), 

sebuah tindakan simbolik yang membuka mata rohani para murid dan mengubah 

kesedihan mereka menjadi dorongan untuk kembali ke Yerusalem sebagai saksi 

 
37 N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Minneapolis: Fortress Press, 1996), 203–10. 
38 Howard G. Hendricks, Teaching to Change Lives ((Portland: Multnomah, 1987), 57. 
39 Bovon, Luke 3 (Hermeneia; (Minneapolis: Fortress, 2012), 378. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 387 

kebangkitan. N. T. Wright menegaskan bahwa Yesus “tidak sekadar memberi 

informasi, tetapi mengarahkan kembali orang-orang yang putus asa kepada misi 

kebangkitan.” 40 Peneliti melihat pernyataan Wright ini penting karena menegaskan 

bahwa kepemimpinan Yesus bersifat performatif dan misioner: kepemimpinan 

yang memulihkan makna hidup dan menggerakkan kembali komunitas yang 

lumpuh oleh kekecewaan. Dengan demikian, perikop Emaus memperlihatkan 

bahwa kepemimpinan Yesus tidak berhenti pada pemulihan batin, tetapi selalu 

berujung pada pengutusan dan partisipasi dalam misi Allah. 

 

Manifesto Nazaret (Lukas 4:18–19).  Teks ini menjadi deklarasi programatik 

misi Yesus: 

"Roh Tuhan ada pada-Ku, oleh sebab Ia telah mengurapi Aku, untuk menyampaikan 

kabar baik kepada orang-orang miskin; dan Ia telah mengutus Aku 

untuk memberitakan pembebasan kepada orang-orang tawanan, dan penglihatan 

bagi orang-orang buta, untuk membebaskan orang-orang yang tertindas, untuk 

memberitakan tahun rahmat Tuhan telah datang." Lukas 4:18-19   

 

Istilah εὐαγγελίσασθαι πτωχοῖς (euangelisasthai ptōchois) menunjuk kepada 

orang miskin dalam segala dimensinya,  ekonomi, sosial, spiritual. 41 Frasa 

ἀποστεῖλαι τεθραυσμένους ἐν ἀφέσει menautkan pembebasan sosial dan 

pengampunan (dosa). Pernyataan ἐνιαυτὸν Κυρίου δεκτόν (tahun rahmat Tuhan) 

menggemakan konsep Tahun Yobel (Imamat 25), di mana utang dihapus, budak 

dibebaskan, dan keadilan sosial dipulihkan. Selanjutnya  dalam konteks ini  

pengampunan dan pembebasan tak bisa dipisah: “they describe not just inner 

transformation but social reordering.” Lebih jauh, studi kontemporer menunjukkan 

bahwa model kepemimpinan Yesus dalam Lukas juga dipahami sebagai bentuk 

servant-leadership yang subversif. 42  Dalam Lukas 22:23-27, Yesus mengajarkan 

bahwa “yang terbesar harus menjadi hamba” suatu ideologi yang memberontak 

terhadap logika dominasi.  43    Dengan demikian, manifesto Nazaret tak hanya 

deklarasi rohani, tetapi juga tuntutan terhadap paradigma kuasa duniawi.  

Analisis perikop-perikop kunci dalam Injil Lukas menunjukkan bahwa 

kepemimpinan Yesus berciri inklusif, restoratif, dan transformasional. Melalui 

 
40 N. T. Wright, Luke for Everyone (London: SPCK, 2004), 294. 
41 Joel B. Green, The Gospel of Luke ((NICNT; Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 211. 
42 Godwin A. Etukumana, “Servant-Leadership as a Model for Christian Community: A Subversive Rhetoric 

and Ideology in Luke 22:23–27,” 15 (Religions, 2024). 
43 D Thomas, “Jesus’ Cross-Cultural Model of ‘Leader as Servant’ in Luke,” (George Fox University, 2018). 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 388 

tindakan pemulihan terhadap mereka yang terpinggirkan, Yesus menembus batas 

sosial-keagamaan dan menantang otoritas religius yang eksklusif. Kepemimpinan-

Nya tidak dijalankan melalui dominasi, melainkan melalui pendampingan, 

penafsiran yang membentuk ulang pemahaman, dan tindakan simbolik yang 

memulihkan komunitas. Dengan demikian, Injil Lukas menampilkan 

kepemimpinan Yesus sebagai partisipasi dalam kerahiman dan hospitality of God 

yang mengarah pada pembentukan komunitas yang terbuka dan bermisi. 

 

Implikasi Kepemimpinan Gereja  

Berdasarkan analisis perikop-perikop dalam Injil Lukas, penelitian ini 

berargumen bahwa kepemimpinan gereja masa kini perlu bergerak melampaui 

pola eksklusivisme institusional yang menutup ruang bagi mereka yang 

terpinggirkan. Kepemimpinan Yesus secara konsisten dijalankan melalui 

pembukaan ruang relasional baik terhadap perempuan berdosa, Zakheus, maupun 

para murid yang kecewa sehingga inklusivitas bukan sekadar sikap moral, 

melainkan praktik konkret yang membentuk ulang komunitas. Dalam kerangka ini, 

kepemimpinan gerejawi tidak dapat lagi dipahami sebagai pengelolaan kuasa, 

melainkan sebagai pelayanan yang bersifat partisipatif dan relasional. 

Lebih jauh, analisis Injil Lukas menunjukkan bahwa pelayanan Yesus tidak 

berhenti pada dimensi spiritual personal, tetapi selalu berimplikasi sosial dan 

struktural. Pemulihan yang dihadirkan Yesus menyentuh relasi, keadilan, dan 

posisi sosial, sehingga kepemimpinan gereja yang setia pada teladan Yesus 

dipanggil untuk terlibat dalam praktik pembebasan dan pemulihan keadilan. 

Dalam konteks masyarakat yang plural dan multietnik, kepemimpinan ini dapat 

dipahami sebagai partisipasi dalam hospitality of God, yakni kepemimpinan yang 

terbuka, adaptif, dan dikuatkan oleh karya Roh Kudus untuk membangun 

komunitas yang inklusif. 

Dengan demikian, kepemimpinan Kristen dalam perspektif Injil Lukas 

bersifat subversif terhadap logika kuasa duniawi. Sebagaimana ditegaskan dalam 

Lukas 22:23–27, otoritas dijalankan melalui pelayanan, bukan dominasi. Menurut 

peneliti, di sinilah letak kontribusi reflektif artikel ini: kepemimpinan gereja 

dipahami bukan hanya sebagai penerapan model etis umum, tetapi sebagai praktik 

transformasional yang secara sadar menolak pola kuasa yang menindas dan 

mengambil bagian aktif dalam pembaruan komunitas dan struktur sosial. 

Dalam Injil Lukas, Yesus tampil sebagai pemimpin inklusif yang aktif 

melawan struktur eksklusif. Kepemimpinan-Nya bukan sekadar pengajaran 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 389 

abstrak, melainkan aksi nyata: menyapa, memulihkan, membebaskan, dan 

membentuk komunitas baru. Melalui manifesto Nazaret, Lukas menegaskan bahwa 

Kerajaan Allah adalah tatanan baru yang penuh rahmat, keadilan, dan pemulihan 

komunitas. Model kepemimpinan ini bukan hanya retorika teologi, melainkan 

panggilan konkret bagi gereja masa kini untuk hidup sebagai komunitas pelayanan, 

inklusif, dan transformasional. 

Berikut adalah tabel yang merangkum inti gagasan dari tema “Yesus dalam 

Lukas: Pemimpin Inklusif di Tengah Struktur yang Eksklusif” berdasarkan isi 

dokumen: 

 

Aspek Deskripsi 

Konteks Sosial 

dan Keagamaan 

Masyarakat Yahudi abad pertama terstruktur secara 

eksklusif: hierarkis, legalistik, dan diskriminatif terhadap 

orang miskin, perempuan, berdosa, dan orang asing. 

Model 

Kepemimpinan 

Yesus (versi 

Lukas) 

Inklusif, relasional, empatik, restoratif, dan transformatif. 

Tidak dominatif atau elitis. 

Narasi Kunci 

Luk. 4:18–19 (Manifesto Nazaret): misi pembebasan dan 

pemulihan. 

Luk. 7:36–50 (Perempuan berdosa): pengampunan dan 

pemulihan martabat. 

Luk. 19:1–10 (Zakheus): keselamatan yang bersifat sosial 

dan komunitarian. 

Luk. 11:37–52 (Kritik terhadap Farisi): penolakan terhadap 

kemunafikan religius. 

Luk. 24:13–35 (Murid ke Emaus): transformasi melalui 

kehadiran dan pengajaran. 

Kata Kunci 

Teologis (Yunani) 

σωτηρία (sōtēria): keselamatan sebagai pemulihan sosial. 

ἀφίημι (aphiēmi): pengampunan yang membebaskan secara 

personal   

dan struktural. 

ἀγαπάω (agapaō): kasih aktif sebagai dasar penerimaan. 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 390 

Kontras dengan 

Struktur Eksklusif 

Menolak diskriminasi moral dan sosial. 

Menggugat kemunafikan otoritas agama. 

Membongkar batas “layak vs tidak layak”. 

Implikasi bagi 

Gereja Masa Kini 

Gereja perlu menolak eksklusivisme institusional. 

Kepemimpinan harus melayani, bukan mengontrol. 

Pelayanan harus berpihak pada yang terpinggirkan. 

Inklusivitas harus disertai transformasi. 

Pernyataan Kunci 

“Yesus tidak hanya menyampaikan pesan spiritual, tetapi 

juga menyatakan secara nyata bahwa pemulihan dan 

penerimaan adalah inti dari pelayanan.” 

Kesimpulan 

Yesus dalam Lukas adalah pemimpin inklusif yang 

menantang tatanan sosial-religius demi mewujudkan 

Kerajaan Allah yang penuh rahmat, keadilan, dan 

pemulihan komunitas. 

 

 

Interpretasi Hasil Penelitian 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Injil Lukas secara konsisten memotret 

Yesus Kristus sebagai pemimpin yang inklusif, aktif merangkul mereka yang secara 

sosial dan religius disingkirkan. Temuan utama mengungkapkan bahwa 

inklusivitas dalam kepemimpinan Yesus bukanlah karakter tambahan atau 

pelengkap pelayanan-Nya, melainkan fondasi teologis dan aksiologis dari misi-

Nya. Tindakan Yesus yang menyambut orang berdosa (Luk 7:36–50), menjamu 

pemungut cukai (Luk 19:1–10), dan membebaskan orang tertindas (Luk 4:18–19) 

adalah ekspresi konkret dari pelayanan yang menolak batas-batas struktural. 

Dalam banyak perikop, terlihat bahwa Yesus tidak hanya memperluas ruang 

persekutuan, tetapi juga secara aktif membongkar hierarki keagamaan yang 

menindas. Hal ini sangat kontras dengan struktur Farisi dan ahli Taurat yang lebih 

menekankan pemisahan antara yang "layak" dan "tidak layak". 

Menurut peneliti, kepemimpinan Yesus dalam Injil Lukas merupakan 

praktik penyelamatan yang bersifat restoratif dan sosial-inklusif. Istilah σωτηρία 

(sōtēria) dan ἀφίημι (aphiēmi) menunjukkan bahwa keselamatan tidak dipahami 

secara privat, melainkan sebagai pemulihan relasi dan martabat dalam komunitas. 

Karena itu, kepemimpinan Yesus menantang pola religius yang eksklusif dan 

legalistik dengan menghadirkan otoritas yang membangun, bukan menghakimi. 

Yesus tampil bukan sekadar guru spiritual, tetapi pembaru komunitas yang 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 391 

menyusun ulang identitas umat Allah berdasarkan belas kasih, sehingga 

kepemimpinan-Nya tidak dapat dilepaskan dari misi sosial yang transformatif. 

 

Hubungan dengan Literatur Sebelumnya 

Temuan penelitian ini sejalan dengan sejumlah kajian teologi biblika dan 

gerejawi yang menekankan dimensi sosial dan komunal Injil Lukas. Joel B. Green 

menunjukkan bahwa Injil Lukas secara konsisten menampilkan karya Yesus 

sebagai tindakan yang memulihkan relasi sosial dan membentuk komunitas yang 

inklusif. 44 Dalam kerangka yang serupa, Walter Brueggemann menafsirkan 

pelayanan Yesus sebagai praksis profetik yang menggugat imajinasi religius mapan 

dan membuka kemungkinan kehidupan bersama yang lebih adil. 45  Howard 

Snyder juga menegaskan bahwa gereja, yang berakar pada pelayanan Yesus, 

dipanggil menjadi komunitas alternatif yang membebaskan, bukan sekadar 

institusi religius yang tertutup. 46 

Dalam konteks Indonesia, sejumlah teolog injili mengemukakan perhatian 

yang sejalan. Stephen Tong menegaskan bahwa Injil Kristus tidak hanya berbicara 

tentang keselamatan personal, tetapi juga menuntut transformasi hidup yang nyata 

dalam relasi sosial dan tanggung jawab publik orang percaya. 47 Senada dengan itu, 

kajian kepemimpinan Kristen injili di Indonesia menekankan bahwa 

kepemimpinan gereja harus berakar pada teladan Kristus yang melayani, 

membangun komunitas, dan merangkul sesama, bukan pada pola dominasi atau 

eksklusivisme rohani. 48 Literatur ini menunjukkan bahwa dalam tradisi injili 

Indonesia sendiri terdapat kesadaran bahwa iman Kristen memiliki implikasi sosial 

dan komunal yang signifikan. 

Namun demikian, penelitian ini menilai bahwa sebagian kajian baik global 

maupun lokal masih cenderung berhenti pada dimensi etis atau spiritual personal, 

tanpa mengaitkannya secara memadai dengan praktik kepemimpinan gerejawi 

yang dibentuk oleh narasi Injil Lukas. Oleh karena itu, kontribusi utama penelitian 

ini terletak pada penegasan bahwa kepemimpinan Yesus dalam Injil Lukas bukan 

hanya menyampaikan nilai moral, tetapi membentuk pola kepemimpinan restoratif 

yang berdampak pada relasi, komunitas, dan orientasi pelayanan gereja masa kini. 

 
44 Joel B. Green, The Theology of the Gospel of Luke (Cambridge: Cambridge University Press, 1995), 78–

82. 
45 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 2nd Ed. (Minneapolis: Fortress Press, 2001), 3–19. 
46 Howard A . Snyder, The Community of the King (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1977), 23–35. 
47 Stephen Tong, Iman, Rasio, Dan Kebenaran (Surabaya: Momentum, 2006), 112–18. 
48 Yanjumseby Y. Manafe, Kepemimpinan Kristen Yang Melayani (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2014), 45–

60. 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 392 

Implikasi Teoretis dan Praktis 

 Secara teoretis, penelitian ini menegaskan bahwa inklusivitas dalam 

kepemimpinan Kristen sebagaimana ditampilkan dalam Injil Lukas bukan sekadar 

sikap moral individual, melainkan prinsip yang membentuk cara gereja memahami 

otoritas, relasi, dan komunitas. Dalam diskursus teologi Indonesia, Emanuel Gerrit 

Singgih menekankan bahwa gereja di konteks majemuk seperti Indonesia tidak 

dapat menghindari tanggung jawab sosialnya, karena iman Kristen selalu berelasi 

dengan realitas konkret masyarakat. 49 Dengan demikian, kepemimpinan Kristen 

yang otentik tidak hanya diukur dari kesalehan pribadi, tetapi juga dari 

keberaniannya merespons ketidakadilan dan eksklusivisme dalam kehidupan 

bersama. 

Dalam praktik gereja lokal di Indonesia, penelitian ini mengakui bahwa 

bentuk-bentuk pelayanan inklusif telah dan sedang dijalankan, terutama melalui 

pelayanan diakonia dan pendampingan pastoral. Namun, sebagaimana dikritisi 

oleh Zakaria J. Ngelow, pelayanan sosial gereja sering kali masih ditempatkan 

sebagai aktivitas tambahan, belum sepenuhnya membentuk pola kepemimpinan 

dan pengambilan keputusan gerejawi. (Ngelow 2020, 25-38) Berdasarkan 

pembacaan Injil Lukas, peneliti berpendapat bahwa kepemimpinan Yesus justru 

menempatkan pemulihan relasi sosial sebagai inti dari misi Kerajaan Allah, bukan 

sebagai pelengkap pelayanan rohani. 

Implikasi praktis dari kajian ini tidak dimaksudkan untuk menggeneralisasi 

kondisi semua gereja atau menunjuk kegagalan gereja tertentu. Sebaliknya, 

implikasi ini berfungsi sebagai kerangka reflektif. Pertama, gereja dapat meninjau 

kembali apakah struktur dan kebijakan internalnya sungguh mendukung 

pembentukan komunitas yang memulihkan, sebagaimana ditekankan oleh 

Yewangoe bahwa gereja dipanggil menjadi ruang perjumpaan yang 

memanusiakan, bukan sekadar institusi yang mengatur. 50 Kedua, pembinaan 

kepemimpinan gereja perlu diarahkan pada pembentukan etos pelayanan yang 

relasional dan partisipatif, sejalan dengan kritik teologi Indonesia terhadap model 

kepemimpinan gereja yang terlalu birokratis dan hierarkis. (Runtung 2017, 201–14) 

Perlu ditegaskan bahwa penelitian ini tidak bersifat studi lapangan atau 

evaluasi empiris terhadap gereja-gereja tertentu, melainkan kajian teologis-biblis 

yang bertujuan menyediakan kerangka reflektif kritis bagi gereja-gereja lokal di 

 
49 Emanuel Gerrit Singgih, Beriman Dan Berteologi Di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2014), 112–

18. 
50 A. A. Yewangoe, Gereja Dan Kontekstualisasi (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 67–74. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 393 

Indonesia untuk menilai dan memperbarui praksis kepemimpinan mereka dalam 

terang Injil Lukas. 

 

Kekuatan dan Keterbatasan penelitian. 

Penelitian ini menunjukkan kekuatan metodologis dan teologis melalui 

pendekatan tematik-naratif dan linguistik terhadap Injil Lukas dengan 

menggunakan teks Yunani Perjanjian Baru. Analisis atas istilah kunci seperti 

ἀγάπη, ἀφίημι, dan σωτηρία menegaskan bahwa kepemimpinan Yesus dalam 

Lukas berorientasi pada pemulihan relasi dan pembentukan komunitas yang 

inklusif. Fokus pada Injil Lukas memungkinkan penggalian karakter khas Injil ini, 

terutama perhatiannya pada orang miskin, perempuan, dan mereka yang tersisih, 

sehingga gambaran Yesus sebagai pemimpin yang melampaui batas-batas eksklusif 

memiliki dasar tekstual yang kuat. 

Relevansi temuan ini bagi gereja masa kini dipahami sebagai refleksi teologis 

normatif, bukan sebagai penilaian empiris terhadap praktik gereja tertentu. Dalam 

konteks teologi Indonesia, kepemimpinan Yesus dalam Lukas dapat dibaca sebagai 

horizon teologis yang menolong gereja menimbang kembali orientasi pelayanannya 

di tengah dinamika sosial yang kompleks. Penelitian ini memiliki keterbatasan 

karena belum melakukan perbandingan dengan Injil lain dan belum mengkaji 

secara mendalam kesinambungan dengan gereja mula-mula. Namun, keterbatasan 

ini justru membuka peluang bagi penelitian lanjutan yang lebih komparatif dan 

kontekstual. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Injil Lukas secara konsisten 

menampilkan Yesus Kristus sebagai pemimpin yang inklusif, yang melalui misi 

Kerajaan Allah meruntuhkan batas sosial dan religius demi pemulihan martabat 

manusia, relasi yang adil, dan pembentukan komunitas baru; hal ini ditegaskan 

melalui pembacaan naratif dan linguistik atas istilah kunci seperti σωτηρία dan 

ἀφίημι yang menunjukkan bahwa inklusivitas merupakan inti teologi dan praksis 

pelayanan Yesus. Temuan ini memberikan kerangka reflektif normatif bagi gereja-

gereja di Indonesia untuk menilai ulang struktur kepemimpinan, pembinaan, dan 

praktik pastoralnya dalam konteks plural dan timpang secara sosial, agar tidak 

terjebak pada eksklusivisme institusional, melainkan menghadirkan 

kepemimpinan yang relasional, partisipatif, dan berpihak pada yang rentan. 

Meskipun kajian ini tidak bersifat empiris dan tidak menelusuri kesinambungan 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 394 

langsung dengan praktik gereja mula-mula, penelitian ini tetap menawarkan dasar 

biblis-teologis yang kuat untuk menegaskan bahwa kepemimpinan gereja yang 

setia pada Injil Lukas adalah kepemimpinan yang hadir bersama mereka yang 

tersingkir, memulihkan relasi yang rusak, dan membuka ruang bagi komunitas 

yang lebih adil dan inklusif. 

 

REFERENSI 

Adiprasetya, Joas. Hospitalitas: Wajah Sosial Gereja. Jakarta: STFT Jakarta, 2018. 

Aland. Barbara  et al., Eds., Novum Testamentum Graece, 28th Rev. Ed. Stuttgart: 

Deutsche Bibelgesellschaft, 2012. 

Ari Wibowo, Daniel. “Kristen Progresif: Analisis Kritis terhadap Penyimpangan 

Teologis dalam Pemikiran Modern.” Kaluteros Jurnal Teologi Dan Pendidikan 

Agama Kristen 6, no. 2 (2024): 188–204. 

https://doi.org/10.60146/kaluteros.v6i2.85. 

Bauckham, Richard. Jesus and the Eyewitnesses. Grand Rapids: Eerdmans, 2006. 

Bovon. Luke 3 (Hermeneia; Minneapolis: Fortress, 2012. 

Bovon, François. Luke 1: A Commentary on the Gospel of Luke 1:1–9:50. Minneapolis: 

Fortress Press, 2002. 

Brueggemann, Walter. The Prophetic Imagination, 2nd Ed. Minneapolis: Fortress 

Press, 2001. 

Creswell, John W., and Cheryl N. Poth. Qualitative Inquiry and Research Design. 

Fourth edition. SAGE, 2018. 

Darmaputera, Eka. Pergulatan Kehadiran Kristen di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2005. 

Etukumana, Godwin A. “Servant-Leadership as a Model for Christian Community: A 

Subversive Rhetoric and Ideology in Luke 22:23–27,.” 15. Religions, 2024. 

Etukumana, Godwin A. “Servant-Leadership as a Model for Christian Community: 

A Subversive Rhetoric and Ideology in Luke 22:23–27.” Religions 15, no. 4 

(2024): 391. https://doi.org/10.3390/rel15040391. 

Fitzmyer, Cf. Joseph A. The Gospel According to Luke I–IX (AB 28; New York: 

Doubleday), 1981. 

Fitzmyer, Joseph A. The Gospel According to Luke (X–XXIV), AB 28A),. New York: 

Doubleday, 1985. 

Gerrit Singgih, Emanuel. Dari Israel ke Asia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2013. 

Green, Joel B. The Gospel of Luke. Grand Rapids: Eerdmans, 1997. 

Green, Joel B. The Gospel of Luke. (NICNT; Grand Rapids: Eerdmans, 1997. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 395 

Green, Joel B. “The Social Dimension of Forgiveness in Luke,.” Interpretation, 1992. 

Green, Joel B. The Theology of the Gospel of Luke. (Cambridge: Cambridge University 

Press,), 1995. 

Green, Joel B. The Theology of the Gospel of Luke. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1995. 

Gutiérrez, Gustavo. A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation, Rev. Ed. , 

Xxv–Xxviii. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1988. 

Hendricks, Howard G. Teaching to Change Lives. (Portland: Multnomah, 1987. 

Herman, Samuel, and Rinaldi Dharmawan. “Pemimpin Sejati dengan Pola 

Kepemimpinan Yesus.” Skenoo : Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 4, 

no. 1 (2024): 24–36. https://doi.org/10.55649/skenoo.v4i1.82. 

Joel B. Green. The Theology of the Gospel of Luke (Cambridge: Cambridge University Press, 

1995), 45–48. n.d. 

Manafe, Yanjumseby Y. Kepemimpinan Kristen yang Melayani. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2014. 

Manno, Daud. “Gagalnya Pluralisme? Kajian Historis dan Teologis Menuju 

Paradigma Baru Moderasi Beragama.” KHARISMATA: Jurnal Teologi 

Pantekosta 8, no. 1 (2025): 85–103. https://doi.org/10.47167/thntg378. 

Metzger, Bruce M, and Bart D. Ehrman,. The Text of the New Testament: Its 

Transmission, Corruption, and Restoration, 4th Ed. Oxford: Oxford University 

Press, 2005. 

Ngelow, Zakaria J. “‘Gereja dan Tantangan Kemiskinan di Indonesia,.’” Jurnal 

Theologia in Loco 2, no. 1 (2020). 

Ngelow, Zakaria J. Kekristenan dan Nasionalisme: Perjumpaan Iman Kristen dengan 

Realitas Sosial-Politik di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004. 

Sanders, E.P. Judaism: Practice and Belief 63 BCE–66 CE 183. (London: SCM Press), 

1992. 

Schweitzer, Albert. The Quest of the Historical Jesus. London: A. & C. Black, 1910. 

Singgih, Emanuel Gerrit. Beriman dan Berteologi di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2014. 

Singgih, Emanuel Gerrit. Dari Israel ke Asia. Jakarta, BPK Gunung Mulia, 2013. 

Singgih, Emanuel Gerrit. Mengantisipasi Masa Depan Gereja di Indonesia. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2004. 

Snyder, Howard A . The Community of the King. Downers Grove, IL: InterVarsity 

Press, 1977. 



T. J. Selan, D. Manno: Yesus dalam Injil Lukas: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 396 

Stephen B. Bevans. Models of Contextual Theology (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2002), 

5–7. n.d. 

Stetzer, Ed, and Thom S. Rainer. Transformational Church: Creating a New Scorecard 

for Congregations. Nashville: B&H Publishing, 2010. 

Thiselton,. Anthony C.  Hermeneutics: An Introduction. Grand Rapids: Eerdmans, 

2009. 

Thomas, D. “Jesus’ Cross-Cultural Model of ‘Leader as Servant’ in Luke,”. George Fox 

University, 2018. 

Timo, Ebenhaizer I. Nuban. Menghari Ini Injil di Bumi Pancasila: Pergumulan Gereja 

Di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017. 

Tong, Stephen. Iman, Rasio, dan Kebenaran. Surabaya: Momentum, 2006. 

Wright, N. T. Jesus and the Victory of God. Minneapolis: Fortress Press, 1996. 

Wright, N. T. Luke for Everyone. London: SPCK, 2004. 

Yewangoe, A. A. Gereja dan Kontekstualisasi. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006. 

Yewangoe, A A. Gereja yang Hidup di Tengah Dunia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2012. 

Yewangoe, A.A. Theologia Crucis di Asia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004. 

Yoder, John Howard. The Politics of Jesus. Grand Rapids: Eerdmans, 1972. 

 


