
Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 319 

 

 

 

Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: Dari 

Harapan Mesianik Politis-Apokaliptik Menuju Penggenapan dalam 

Yesus  

 

Sulistiono 

Sekolah Tinggi Theologia Nazarene Indonesia 

Corresspondence: sulistio@sttni.ac.id 

 
 
 
Abstract 
This paper examines the view of the Messiah in the New Testament. It focuses on the portrayal of the 
Messiah throughout the canon. The analysis covers the Gospels, Acts, Paul’s epistles, the general 
epistles, and Revelation. The main focus of this research is to explore how the concept of the Messiah 
was understood, interpreted, and proclaimed by the early Christian community in light of the 
theological heritage of the first century Jews. This research uses a qualitative approach with a 
bibliographic study method, analyzing biblical texts and related scholarly sources. The findings show 
that the figure of the Messiah in the New Testament underwent a reinterpretation of the Messiah 
concept from political and apocalyptic hope to spiritual fulfillment in the person of Jesus Christ. Each 
part of the New Testament places its own emphasis on the messiahship of Jesus, whether as the Son 
of God, High Priest, King in the heavenly kingdom, or as the fulfillment of the prophecies of earlier 
prophets. This overall understanding forms a solid theological basis for the faith and identity of the 
early church and affirms the hope for eternal Messianic reign. 
 
Key words: early church, Jesus Christ, Jewish theology, Messiah, New Testament 
 
Abstrak 
Tulisan ini menelaah pandangan tentang Mesias dalam Perjanjian Baru. Fokusnya adalah 

pada penggambaran Mesias di seluruh kanon. Analisis mencakup Injil, Kisah Para Rasul, 

surat-surat Paulus, surat-surat umum, dan Kitab Wahyu. Fokus utama penelitian ini adalah 

menelusuri bagaimana konsep Mesias dipahami, ditafsirkan, dan diwartakan oleh 

komunitas Kristen mula-mula dalam terang warisan teologi Yahudi abad pertama. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka, 

menganalisis teks-teks Alkitab dan sumber ilmiah terkait. Temuan menunjukkan bahwa 

figur Mesias dalam Perjanjian Baru mengalami transformasi makna dari harapan politis 

dan apokaliptik menjadi penggenapan rohani dalam pribadi Yesus Kristus. Setiap bagian 

kitab Perjanjian Baru memberikan aksen tersendiri mengenai kemesiasan Yesus, baik 

sebagai Anak Allah, Imam Besar, Raja dalam kerajaan surgawi, maupun sebagai 

penggenap nubuatan nabi-nabi terdahulu. Keseluruhan pemahaman ini membentuk dasar 

teologis yang kokoh bagi iman dan identitas gereja mula-mula serta menegaskan 

pengharapan akan pemerintahan Mesianik yang kekal. 

 

Kata Kunci: Yesus Kristus, Mesias, Perjanjian Baru, teologi Yahudi, gereja mula-mula. 
 

  

 

               e-ISSN 2655-8645, p-ISSN 2655-8653 

                        Volume 8, No 2, Januari 2026 (319-338) 

 

DOI: https://doi.org/10.47167/mf4k4s22            http://www.e-journal.stajember.ac.id/index.php/kharismata 

 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 320 

PENDAHULUAN 

Pemahaman tentang Mesias merupakan inti dari teologi Perjanjian Baru dan 

menjadi titik temu antara harapan eskatologis umat Israel dan penggenapannya 

dalam diri Yesus Kristus. Konsep Mesias dalam konteks Yudaisme abad pertama 

tidak tunggal, melainkan kaya dengan ragam harapan baik politik, religius, 

maupun apokaliptik yang kemudian ditafsirkan ulang oleh para penulis Perjanjian 

Baru dalam terang karya dan pribadi Yesus.1 Di tengah keragaman tafsir tersebut, 

Perjanjian Baru menampilkan citra Mesias yang melampaui sekadar pemimpin 

nasional Yahudi, menjadi Anak Allah yang menderita, bangkit, dan memerintah 

dalam dimensi kosmis. 

Isu tentang Mesias bukan sekadar topik teologis dalam sejarah kekristenan, 

tetapi merupakan denyut nadi dari iman yang menggerakkan narasi Perjanjian 

Baru. Bagi banyak orang Yahudi pada abad pertama, harapan akan hadirnya 

Mesias menyimpan makna politis, religius, bahkan apokaliptik. Mereka 

menantikan sosok pembebas yang akan memulihkan Israel dari penindasan dan 

mengembalikan kejayaan masa lampau. Namun, ketika Yesus dari Nazaret tampil 

dengan klaim Mesianik yang tak lazim tidak mengangkat senjata, tetapi justru 

disalibkan timbul ketegangan antara harapan dan kenyataan.2 Perjanjian Baru 

kemudian hadir bukan hanya sebagai dokumen iman, tetapi sebagai refleksi dan 

reinterpretasi atas harapan Mesianik tersebut, dengan muatan teologis yang 

membentuk identitas baru umat percaya. 

Beberapa studi terdahulu telah mengangkat tema ini, seperti karya N.T. 

Wright yang menekankan dimensi kerajaan Allah dan implikasi politis dalam 

pemahaman Mesias,3 serta Richard Bauckham yang menyoroti aspek keilahian 

Yesus sebagai Mesias dalam kristologi awal.4 Sementara itu, Larry Hurtado 

menunjukkan bagaimana penyembahan terhadap Yesus muncul sangat awal dalam 

komunitas Kristen, menandai transformasi radikal dari harapan Mesianik Yahudi.5 

 
1 Arthur Aritonang, “TEOLOGI PERJANJIAN BARU MENGUNGKAP SIAPAKAH YESUS 

SEBENARNYA,” THEOLOGIA INSANI: Jurnal Theologia, Pendidikan, Dan Misiologia Intergratif 3, no. 1 (2024): 

102–9, https://doi.org/https://doi.org/10.58700/theologiainsani.v3i1.62. 
2 Desy Flourensia Balo and Yohan Brek, “TRANSFORMASI PARADIGMA KEMESIASAN YESUS 

SEBAGAI MODEL PERAN PANUTAN BAGI PENDIDIKAN POLITIK KRISTEN : SEBUAH PANDANGAN 

TEOLOGIS BERDASARKAN DANIEL 7:13-14 & MARKUS 8:27-30.,” TENTIRO: Jurnal Pendidikan Dan Kesehatan 

1, no. 1 (2024): 1–10, https://doi.org/https://doi.org/10.70420/pt9p2b48. 
3 Nicholas Thomas Wright, What Saint Paul Really Said (Grand Rapid, Michigan: Eerdmans Publihing 

Company, 1997). 
4 Thomas Renna, The Climax of Prophecy: Studies on the Book of Revelation, Utopian Studies VO  - 10 

(Edinburgh: T&T Clark, 1999), 

http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=edsglr&AN=edsgcl.62086578&lang=es&site=eds-live. 
5 Delbert Burkett and Larry W. Hurtado, Lord Jesus Christ: Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Journal 

of the American Oriental Society, vol. 124 (Grand Rapids: Eerdmans Publihing Company, 2004), 

https://doi.org/10.2307/4132167. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 321 

Kajian-kajian ini memperkaya pemahaman kita, namun sering kali terfokus pada 

aspek-aspek tertentu dan belum secara utuh mengkaji dinamika pandangan 

tentang Mesias di seluruh korpus Perjanjian Baru dalam kerangka lintas teks dan 

tradisi. Seperti tulisan dari Rivan Andri dalam tulisannya yang berjudul menjawab 

pandangan Mesias dalam Injil Matius.6  

Dalam konteks penelitian mengenai transformasi konsep Mesias dalam 

Perjanjian Baru, kajian yang dilakukan oleh Dina Elisabeth Latumahina 

memberikan kontribusi penting dengan menyoroti dimensi praktis dari 

pemahaman mesianik yang utuh. Ia menegaskan bahwa pemahaman yang 

mendalam terhadap figur Mesias tidak hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga 

berdampak langsung terhadap perkembangan dan pertumbuhan pelayanan dalam 

gereja.7 Pemahaman Kristen tentang Mesias sebagai penggenapan rohani dalam 

Yesus Kristus menggeser makna Mesias dari harapan politis menuju pusat iman 

yang Kristosentris. Dengan meneladani kasih dan pengabdian Yesus, gereja 

membangun pelayanan yang mencerminkan semangat Mesianik sejati. Kajian ini 

menelusuri perkembangan konsep Mesias dalam seluruh Perjanjian Baru dari Injil 

hingga surat-surat Paulus dalam kaitannya dengan tradisi Yahudi dan 

pembentukan identitas gereja mula-mula, menunjukkan transformasi makna 

Mesias sebagai inti pewartaan dan iman Kristen. 

Kajian ini berfokus pada bagaimana pandangan tentang Mesias 

direpresentasikan secara beragam dalam kitab-kitab Perjanjian Baru serta 

bagaimana pemahaman itu menanggapi harapan Yahudi dan membentuk identitas 

teologis komunitas Kristen mula-mula. Tujuannya adalah menelusuri transformasi 

konsep Mesias dari harapan politis menuju penggenapan rohani dalam diri Yesus 

Kristus serta menunjukkan relevansinya bagi iman dan kehidupan gereja masa kini. 

Melalui pemahaman teologis ini, pembaca diajak meneladani nilai kasih, 

pengorbanan, dan pelayanan Yesus sebagai dasar iman dan praktik Kristen yang 

autentik. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur dengan metode 

kualitatif untuk menafsirkan makna dan gagasan teologis tentang konsep Mesias 

dalam korpus Perjanjian Baru. Sumber data mencakup buku ilmiah, jurnal, dan 

 
6 Rivhan Andry Wardhani Sabuna, “MENJAWAB PANDANGAN DUNIA MENGENAI MESIAS 

MENURUT INJIL MATIUS” 2, no. April (2022): 358–77, 

https://doi.org/https://doi.org/10.38091/man_raf.v8i2.184. 
7 Dina Elisabeth Latumahina, “KEMESIASAN YESUS BERDASARKAN LUKAS 4:18-19 SEBAGAI 

DASAR HOLISTIC MINISTRY GEREJA,” Missio Ecclesiae 2, no. 2 (2013): 111–24, 

https://doi.org/https://doi.org/10.52157/me.v2i2.28. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 322 

literatur teologis relevan.8 Analisis dilakukan secara induktif melalui: pertama, 

penelusuran teks-teks dari Injil, Kisah Para Rasul, surat-surat Paulus, hingga 

Wahyu. Kedua, menemukan pola, penekanan teologis, dan pergeseran makna 

Mesias dari harapan politis Yahudi menuju penggenapan rohani dalam Yesus 

Kristus. Ketiga, sintesis teologis menunjukkan bahwa kemesiasan Yesus dipahami 

bukan sebagai kekuasaan duniawi, melainkan sebagai realitas rohani yang 

membentuk identitas dan spiritualitas baru gereja di tengah masyarakat majemuk.9 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Mesias Dalam Injil Sinoptik 

Dalam keempat Injil, tampak dengan jelas bahwa masyarakat pada masa 

Yesus hidup menantikan hadirnya seorang tokoh yang diyakini sebagai Mesias 

yang dijanjikan. Penantian ini bukan sekadar harapan religius yang samar, 

melainkan menjadi keyakinan yang hidup dalam kesadaran kolektif umat Israel, 

sebagaimana tergambar dalam berbagai kesaksian para penulis Injil. Injil Yohanes, 

misalnya, menyinggung secara eksplisit pengakuan dan perbincangan masyarakat 

mengenai Mesias dalam beberapa perikop (Yoh. 1:20, 41; 4:29; 7:31), yang 

menunjukkan bahwa figur Mesias telah menjadi bagian dari ekspektasi teologis dan 

sosial pada abad pertama. Pemahaman ini juga diperkuat dalam Injil-injil Sinoptik, 

yang menegaskan identitas Mesias sebagai keturunan Daud, simbol legitimasi 

kerajaan dan pemenuhan nubuat-nubuat Perjanjian Lama (Mat. 21:9; 22:42). Asal-

usul-Nya yang dikaitkan dengan kota Betlehem (Mat. 2:5) menegaskan 

kesinambungan antara nubuat para nabi dan kenyataan historis kelahiran Yesus.  

Lebih jauh lagi, Injil Yohanes mencatat keyakinan bahwa ketika Sang Mesias 

datang, Ia akan hidup untuk selama-lamanya (Yoh. 12:34), menggambarkan konsep 

Mesias yang bukan hanya bersifat politis, tetapi juga memiliki dimensi kekal dan 

transenden. Dengan demikian, Injil-Injil menampilkan harapan mesianis bukan 

sekadar sebagai doktrin teologis, melainkan sebagai dinamika iman yang 

membentuk pandangan dan harapan umat pada masa itu terhadap karya 

penyelamatan Allah yang terwujud dalam diri Yesus Kristus.10 Apa yang tergenapi 

dalam Perjanjian Baru merupakan sebuah nubuatan yang telah tercatat dalam teks-

teks Perjanjian Lama mengenai mesias.11 

 
8 Clare Watkins, “Qualitative Research in Theology,” The Wiley Blackwell Companion, 2022, 16–26, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1002/9781119756927.ch3. 
9 Timotius, Sutrisno, and Bobby Kurnia Putrawan, “Dialog Sosial Sebagai Salah Satu Model Misi 

Dalam Masyarakat Majemuk,” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 11, no. 2 (2022): 101–14. 
10 George Eldon Ladd, Teologi Perjanjian Baru I, Terj: Urbanus Selan (Bandung: kalam hidup, 2002), 182. 
11 Gilbeth Pramana and Yosef Yunandow, “Penggunaan Yesaya 7 : 14 Oleh Matius Sebagai Nas Profetik 

Mesianik Kelahiran Yesus : Studi Intertekstual” 13, no. 2 (2024): 109–28. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 323 

Di masa Yesus Kristus hidup, telah terjadi kebingungan di antara orang-

orang Yahudi tentang Mesias yang telah mereka nanti-nantikan itu. Ketidakpastian 

mengenai identitas dan peran Mesias tampak dalam berbagai catatan yang 

disampaikan oleh para penulis Injil. Masing-masing Injil menggambarkan 

kerinduan dan harapan umat akan kedatangan Sang Mesias, namun penyajiannya 

tidak selalu bersifat langsung maupun konsisten secara historis. Dengan kata lain, 

teks-teks Injil lebih merefleksikan pandangan umum masyarakat Yahudi tentang 

figur Mesias pada masa itu daripada memberikan penjelasan kronologis atau 

teologis yang sistematis.12  

Injil Matius mencatat bahwa para ahli Taurat dan penasehat Raja Herodes 

memiliki pengetahuan tentang nubuat mengenai kelahiran Mesias yang akan 

muncul di kota Betlehem (Mat. 2:3–5). Catatan ini menunjukkan bahwa harapan 

akan datangnya Sang Mesias bukan hanya dimiliki oleh kalangan rakyat biasa, 

tetapi juga diketahui oleh para pemimpin agama dan politik pada masa itu. 

Sementara itu, Injil Lukas menyajikan situasi yang serupa, di mana masyarakat 

pada zaman Yohanes Pembaptis menduga bahwa dialah Mesias yang dijanjikan 

(Luk. 3:15). Dugaan tersebut memperlihatkan betapa kuatnya ekspektasi mesianis 

di tengah-tengah umat Israel, hingga setiap tokoh rohani yang berpengaruh mudah 

dihubungkan dengan figur Mesias. 

Di sisi lain, Injil Yohanes menampilkan kesaksian pribadi Yohanes 

Pembaptis yang secara tegas menolak anggapan tersebut, dengan menyatakan 

bahwa dirinya bukan Mesias yang dinantikan (Yoh. 1:20). Yohanes juga mencatat 

peristiwa menarik ketika beberapa orang yang kemudian menjadi murid Yesus 

menyimpulkan, berdasarkan pertemuan pertama mereka dengan-Nya, bahwa 

mereka telah menemukan Sang Mesias (Yoh. 1:42). Pernyataan ini lebih 

mencerminkan keyakinan pribadi mereka yang lahir dari pengalaman iman 

ketimbang pengakuan resmi atau pemahaman teologis yang matang tentang siapa 

Mesias itu sebenarnya.13 Sebenarnya ada kerinduan yang dalam dari antara orang 

Yahudi pada waktu itu akan kehadiran Mesias, namun mereka tidak mengetahui 

secara pasti karena begitu banyak pandangan akan Mesias yang muncul di inter 

testamental.14 Pemikiran ortodok yang sesuai dengan yang disampaikan oleh para 

 
12 Timotius Timotius and Marthin Steven Lumingkewas, “Eskatologis Matius Dalam Perspektif 

Nubuatan Hosea,” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 126–39, 

https://doi.org/10.54592/jct.v2i2.77. 
13 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 268–69. 
14 Theodorus Miraji, “PENGARUH KEADAAN POLITIK TERHADAP KONSEP KERAJAAN 

MESIANIK PADA MASA INTERTESTAMENTAL,” LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 2, no. 1 (2020): 42–61, 

https://doi.org/https://doi.org/10.37731/log.v2i1.47. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 324 

nabi Perjanjian Lama telah tergerus oleh kepentingan-kepentingan politik sehingga 

konsep tentang Mesias tersebut menjadi samar-samar. 

Yohanes mengisahkan bahwa murid-murid sedang mencari seorang yang 

dapat mereka akui sebagai Mesias yang dijanjikan itu. Di antara orang Samaria, 

pengharapan terhadap kedatangan Mesias tersebut juga sudah merupakan hal 

yang umum (Yoh. 4:2 dan seterusnya). Kebingungan ini juga terlihat dalam laporan 

Yohanes tentang Yerusalem yang tidak tahu akan asal-usul Mesias, namun asal-

usul Yesus mereka mengetahui (Yoh. 7:31). Selain itu, terdapat pula keyakinan di 

kalangan masyarakat bahwa kedatangan Mesias akan disertai dengan berbagai 

tanda dan mukjizat sebagai bukti keilahian serta legitimasi-Nya.  

Pandangan ini begitu kuat memengaruhi cara orang menilai karya dan 

pelayanan Yesus. Ketika Yesus melakukan berbagai tanda ajaib, banyak orang 

kemudian menafsirkan perbuatan-perbuatan itu sebagai bukti nyata bahwa Dialah 

Mesias yang telah lama dinantikan (bdk. Yoh. 7:31 dan seterusnya). Dengan 

demikian, pengenalan terhadap Yesus sebagai Mesias dalam konteks ini lebih 

didasarkan pada pengalaman empiris atas mukjizat-mukjizat-Nya ketimbang 

pemahaman teologis yang mendalam mengenai identitas dan misi keselamatan-

Nya.  

Imam-imam telah menjadi cemas atas tanda-tanda yang dibuat Yesus 

sehingga mereka merencanakan untuk membunuh Yesus (Yoh. 11:45-53), bahkan 

ada tuntutan dari pengikutNya ketika memberi makan kepada banyak orang agar 

Yesus diangkat sebagai raja. Tetapi dengan menyingkirkan Yesus dari maksud 

demikian (Yoh. 6:15), banyak orang yang tadinya memberikan dukungannya 

kemudian menarik kembali dukungannya (Yoh. 6:66). Ketika Yesus diadili oleh 

penguasa-penguasa Roma, Yesus menyatakan bahwa diriNya sebagai Mesias sang 

Raja (Luk. 23:2) 15. Pilatus menyebut bahwa Yesus sebagai seorang “yang disebut 

Mesias” (Mat. 27:17)16, dan orang-orang yang mencemoohNya ketika Yesus 

disalibkan. Laporan Injil-injil ini sebagai bukti bahwa ada ketidakpastian terhadap 

Yesus sebagai Mesias, walaupun ada pernyataan bahwa Yesus sebagai Mesias 17. Ini 

semua merupakan laporan dalam Injil tentang kebingungan orang Yahudi terhadap 

Yesus Kristus.  

 

 

 
15 Sinonim Lase and Moses Wibowo, ‘Nubuat Tentang Mesias Menurut Nabi Yesaya, Yeremia, 

Dan Yehezkiel’, Jurnal Teologi Injili Dan Pendidikan Agama, . 1, No. 3.3 (2023), pp. 72–84. 
16 Leopold Apri Zendo and Nora D. Simanjuntak, “NUBUAT MESIANIS DAN PEMENUHANNYA 

DALAM INJIL MATIUS,” Rajawali 22, no. 2 (2025): 98–105. 
17 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 275–76. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 325 

Pengakuan Para Murid Terhadap Yesus 

Dalam Injil Sinoptik, pengakuan Petrus bahwa Yesus adalah Mesias menjadi 

momen penting dalam pemahaman para murid tentang identitas dan misi-Nya. 

Ketiga Injil Matius, Markus, dan Lukas menampilkan peristiwa ketika Yesus 

menanyakan siapa diri-Nya, dan Petrus menjawab bahwa Ia adalah Mesias yang 

diutus Allah (Mat. 16:13–20; Mrk. 8:27–30; Luk. 9:18–21). Meski terdapat variasi 

redaksi, inti pengakuan tetap sama: Yesus diakui sebagai Mesias, meskipun makna 

teologisnya, terutama terkait penderitaan dan kematian-Nya belum sepenuhnya 

dipahami para murid.18 Dalam Injil Markus dan Lukas, Yesus bertanya, “Kata 

orang, siapa Aku ini?”, sementara Matius menulis, “Kata orang, siapa Anak 

Manusia itu?”. Pertanyaan ini penting karena menyentuh identitas Yesus sebagai 

pribadi yang ilahi sekaligus manusiawi. Jawaban Petrus, “Engkau adalah Kristus,” 

menegaskan penggenapan harapan Mesianik dari Perjanjian Lama, bahwa 

kehadiran Yesus merupakan wujud nyata karya Allah yang kekal dalam kerajaan-

Nya;19 sedangkan Lukas mengungkapkan “Kristus dari Allah (Luk. 9:20), dan 

Matius mengungkapkan “Engkau adalah Mesias, Injil Matius menggunakan kata 

Mesias, yang berarti orang yang diurapi (yang dalam terjemahan Yunani menjadi 

Kristus).  

Istilah Mesias merujuk pada raja yang dinantikan Israel berdasarkan nubuat 

Perjanjian Lama dan dipahami sebagai pusat karya anugerah Allah di dunia,20 

“Anak Allah yang hidup” (Mat. 16:16). Perbedaan penekanan dalam Injil 

mencerminkan tujuan teologis masing-masing penulis: Markus menampilkan 

Yesus sebagai Hamba, Matius sebagai Raja atau Mesias, dan Lukas sebagai Anak 

Manusia. Penambahan keterangan pada gelar Mesias berfungsi menegaskan 

maknanya secara rohani, bukan politis.21 Seperti dijelaskan Ladd, pengakuan Petrus 

lahir dari pengamatan terhadap karya Yesus melalui pengajaran, mukjizat, dan 

pengusiran setan yang mengonfirmasi kemesiasan-Nya sebagai penggenapan 

rohani, bukan simbol kekuasaan duniawi. 

Jawaban Petrus atas pertanyaan Yesus mencerminkan pengakuan akan 

kesadaran Yesus sebagai Mesias, namun pemahaman Yesus tentang kemesiasan 

berbeda dari harapan politis bangsa Yahudi. Ia menolak gagasan Mesias sebagai 

pembebas duniawi dan menegaskan misi rohani yang berlandaskan kasih, 

pengampunan, dan perdamaian, bukan kekuasaan atau kekerasan. Dengan 

menolak semangat revolusioner yang berkembang saat itu, Yesus menampilkan 

 
18 (Donald Guthrie 2016, 295–296) 
19 Donald B. Kraybill, Kerajaan Yang Sungsang, BPK Gunung Mulia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2005). 
20 Heer De, Tafsiran Alkitab Injil Matius 1-12 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008). 
21 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 271. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 326 

Mesias yang datang bukan untuk menaklukkan dengan pedang, melainkan untuk 

membarui hati manusia melalui kasih Allah sebagaimana ditegaskan dalam 

Khotbah di Bukit yang menantang logika politik zaman-Nya.22  

Pertanyaan Yesus kepada para murid tentang identitas-Nya mencerminkan 

kesadaran mendalam akan misi yang harus Ia genapi sesuai nubuat Perjanjian 

Lama. Yesus memahami bahwa harapan mesianis Israel bukanlah pemulihan 

politik, melainkan pembaruan rohani dan rekonsiliasi manusia dengan Allah. 

Karena itu, Ia menolak penggunaan gelar “Mesias” secara terbuka agar tidak 

disalahartikan sebagai simbol perjuangan politik (Mrk. 8:30). Sikap ini menegaskan 

bahwa misi-Nya berakar pada kasih dan keselamatan ilahi, bukan ambisi 

kekuasaan duniawi.23 

Dalam Injil Sinoptik ini juga mengungkapkan Yesus sebagai Mesias (Kristus) 

dalam pertanyaan yang dilontarkan oleh Kayafas “Apakah Engkau Kristus?” 

dalam pengadilan sebelum Yesus disalibkan (Mat 26:57-68; Mrk. 14:53-65). Di sini 

juga terdapat perbedaan antara Matius dan Markus. Matius mengungkapkan 

“apakah Engkau Mesias, Anak Allah?”, sedangkan Markus mengungkapkan 

“apakah Engkau Mesias, Anak Allah dari Yang Terpuji?”.  Sebenarnya ungkapan 

terpuji merupakan istilah khusus dalam bahasa Ibrani untuk Allah, namun 

sebenarnya maknanya dari kedua pertanyaan tersebut adalah sama 24. Kayafas 

menghubungkan antara kemesiasan dengan Anak Allah, yang menurut keyakinan 

Yahudi Anak Allah adalah pribadi yang memiliki eksistensi sebagai Allah. 

Ungkapan bisa berbeda, namun ide keyakinan terhadap Yesus sebagai Mesias 

(Kristus) adalah keyakinan yang sangat kuat, harga mati.  Semua hal ini mengacu 

kepada tulisan-tulisan dari kitab-kitab nabi di Perjanjian Lama yang begitu 

meyakinkan mengenai mesias itu 25 

Yesus memberikan jawaban terhadap pertanyaan Ketika ditanyai tentang 

identitas-Nya, Yesus menjawab, “Akulah Dia, dan kamu akan melihat Anak 

Manusia duduk di sebelah kanan Yang Mahakuasa dan datang di tengah awan di 

langit” (Mrk. 14:62), secara tegas menegaskan diri-Nya sebagai Mesias sejati.26 

Pernyataan ini memicu kemarahan Kayafas yang menuduh-Nya menghujat karena 

menyamakan diri dengan Anak Manusia dalam nubuat Daniel. Di hadapan Pilatus, 

Yesus kembali menegaskan identitas-Nya dengan jawaban bijak, “Engkau sendiri 

 
22 Fredy Simanjuntak and Fereddy Siagian, “Menelisik Makna Metafora Kerajaan Allah Dalam 

Kehidupan Gereja : Antara Utopia Atau Existensi” 2, no. 2 (2021): 99–109, https://doi.org/http://sttikat.ac.id/e-

journal/index.php/magnumopus. 
23 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1. 
24 Donald Guthrie, 273. 
25 Pieter G.O. Sunkudon, “Kristus Dalam Nubuatan Perjanjian Lama,” Metalogia 1, no. 2 (2021): 35–48. 
26 Kraybill, Kerajaan Yang Sungsang. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 327 

mengatakannya,” (Mat. 27:11; Mrk. 15:2; Luk. 23:3), menyingkap bahwa 

kemesiasan-Nya bukan bersifat politis seperti tuduhan orang Yahudi, melainkan 

rohani dan ilahi, menggenapi nubuat keselamatan Allah.27 Hal ini sama seperti yang 

terjadi pada waktu di hadapan Imam Besar.   

Berdasarkan data yang diperoleh dari Injil Sinoptik, tampak jelas bahwa 

teks-teks tersebut tidak hanya menampilkan pengakuan para murid, orang Yahudi, 

dan bahkan Yesus sendiri tentang kemesiasan-Nya, tetapi juga merekonstruksi 

pemahaman tentang identitas Mesias secara mendasar. Injil Matius, Markus, dan 

Lukas memperlihatkan bahwa konsep Mesias yang semula dipahami dalam 

kerangka politis yaitu sebagai tokoh pembebas yang diharapkan memulihkan 

kekuasaan Israel, mengalami pergeseran makna yang signifikan. Melalui narasi 

pelayanan, pengajaran, dan penderitaan Yesus, para penulis Injil menafsirkan 

kembali kemesiasan itu sebagai jalan penderitaan dan pengorbanan, bukan 

kemenangan politik. Dengan demikian, Injil Sinoptik menghadirkan sebuah 

transformasi teologis: Mesias yang dahulu diharapkan sebagai raja penakluk kini 

ditampilkan sebagai hamba yang menderita, yang justru melalui penderitaan dan 

salib menghadirkan pembebasan sejati bagi umat manusia. 

 

Mesias Menurut Injil Yohanes dan Surat Yohanes 

Menurut kesaksian Injil Yohanes, para murid Yesus sejak awal telah 

mengenali-Nya sebagai Mesias yang dijanjikan. Dalam Yohanes 1:41–45, 

diceritakan bahwa Andreas, setelah bertemu dengan Yesus, segera 

memberitahukan kepada saudaranya, Simon Petrus, bahwa ia telah menemukan 

Mesias. Tak lama kemudian, Filipus juga menyampaikan kabar serupa kepada 

Natanael dengan berkata, “Kami telah menemukan Dia yang disebut oleh Musa dalam 

Kitab Taurat dan oleh para nabi” (Yoh. 1:45). Pernyataan ini menunjukkan bahwa 

pengenalan mereka terhadap Yesus tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan 

berakar pada pemahaman teologis dan harapan mesianis yang bersumber dari 

tradisi Perjanjian Lama. Peristiwa perjumpaan pertama para murid dengan Yesus 

ini memiliki makna yang sangat mendalam sehingga Yohanes merasa perlu 

menuliskannya secara rinci dalam Injilnya, sementara catatan serupa tidak 

ditemukan dalam Injil-injil Sinoptik. Hal tersebut memperlihatkan bahwa bagi 

Yohanes, pengalaman awal para murid dalam mengenali identitas Yesus sebagai 

Mesias merupakan dasar penting bagi iman mereka. Penting untuk diingat bahwa 

tujuan utama penulisan Injil Yohanes adalah agar para pembacanya sampai pada 

keyakinan bahwa Yesus adalah Kristus, Anak Allah, dan melalui iman kepada-Nya 

 
27 Kraybill. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 328 

mereka memperoleh hidup yang kekal (Yoh. 20:31).28 Dengan demikian, narasi 

mengenai pengakuan para murid di awal pelayanan Yesus bukan sekadar catatan 

historis, melainkan bagian integral dari maksud teologis Yohanes untuk menuntun 

pembacanya kepada iman yang sejati kepada Mesias yang hidup. 

Dalam percakapan Yesus dengan perempuan Samaria (Yoh. 4:25), tema 

tentang Mesias ditegaskan secara jelas. Meskipun pemahaman perempuan itu 

masih samar, Yesus menyingkapkan diri-Nya sebagai Mesias sejati. Injil Yohanes 

menekankan pengakuan ini melalui kesaksian para murid, perempuan Samaria, 

dan Marta (Yoh. 11:27), untuk menegaskan bahwa Yesus adalah Kristus, Anak 

Allah (Yoh. 20:31). Yohanes menolak penafsiran politis terhadap kemesiasan Yesus, 

sebagaimana tampak saat Ia menolak dijadikan raja setelah memberi makan lima 

ribu orang (Yoh. 6:15). Dengan demikian, Yohanes menghadirkan Yesus sebagai 

Mesias rohani yang datang membawa keselamatan kekal, bukan kekuasaan 

duniawi.29  

Ungkapan “Raja orang Yahudi” dalam Injil Yohanes memuat makna teologis 

yang mendalam tentang kemesiasan Yesus. Sebutan ini pertama kali muncul dalam 

pengakuan iman Natanael (Yoh. 1:49) dan kembali terdengar saat orang banyak 

menyambut Yesus di Yerusalem (Yoh. 12:13). Namun, pada kisah penyaliban (Yoh. 

19:3, 19), gelar yang sama dipakai sebagai ejekan. Yohanes menampilkan ironi 

rohani bahwa gelar yang semula merupakan pengakuan iman berubah menjadi 

penghinaan, tetapi justru melalui penderitaan dan salib, Yesus menampakkan diri 

sebagai Raja sejati yang menggenapi kemesiasan-Nya secara rohani, bukan politis.30 

Yohanes menyoroti pandangan beragam masyarakat Yahudi tentang Mesias, 

ada yang menganggap Ia akan datang secara misterius (Yoh. 7:27), menampilkan 

tanda-tanda ajaib (Yoh. 7:21), atau hidup kekal tanpa mengalami kematian (Yoh. 

12:34). Untuk menegaskan identitas Yesus sebagai Mesias sejati, Yohanes 

menuliskan pernyataan Yesus bahwa Ia datang dari Allah dan diutus oleh-Nya 

(Yoh. 7:29). Yesus juga digambarkan sebagai terang yang menerangi kegelapan 

manusia (Yoh. 12:35) serta jalan dan kebenaran yang membawa hidup (Yoh. 14:6). 

Dengan demikian, kemesiasan Yesus dalam Injil Yohanes dipahami bukan secara 

politis, melainkan sebagai penggenapan rohani dan ilahi dari rencana keselamatan 

Allah).31 

 
28 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 275. 
29 Malla Sinha et al., “Keragaman Penghayatan Kristologis Dalam Alkitab,” Jurnal Pendidikan Kristiani 

Dan Kateketik Katolik 2, no. 2 (2025): 37–45, https://doi.org/https://doi.org/10.61132/anugerah.v2i2.847. 
30 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 276. 
31 Sensius Amon Karlau, “Finalitas Yesus Sang Mesias Dan Juruselamat Menurut Analisis Teks 

Yohanes 14:6,” Luxnos: Jurnal Sekolah TInggi Teologi Pelita Dunia 9, no. 2 (2023): 250–67, 

https://doi.org/https://doi.org/10.47304/jl.v9i2.316. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 329 

Walaupun Yohanes dalam injilnya ini berusaha untuk menjelaskan dan 

membuktikan bahwa Yesus itu Mesias, namun terdapat juga penjelasan bahwa 

Yesus sebagai Anak Allah. Pandangan Yohanes tentang Mesias juga berbeda 

dengan pandangan pada umumnya pada waktu itu tentang Mesias. Mereka 

cenderung mengaitkan Mesias dalam peran politik, namun Yohanes lebih 

menekankan peran Mesias dalam hal rohani.32 Dalam surat-surat Yohanes, gelar 

Mesias telah diterima dengan tegas. Perpaduan kata “Yesus Kristus” terdapat 

dalam surat Yohanes ini, seperti: 1 Yohanes 1:3; 2:1; 3:23; 4:2; 5:6; 5:20; dan 2 Yohanes 

7.  Tetapi kesaksian yang paling penting dalam surat 1 Yohanes ialah mengenai 

mereka yang menyangkal bahwa Yesus adalah Mesias (1 Yoh 2:22; 4:3; band. 2 Yoh 

7). Ia menegaskan bahwa menerima Yesus sebagai mesias merupakan bagian yang 

hakiki dalam iman Kristen (1 Yoh 5:1). Kristologi Yohanes ini pandangannya sama 

dengan pemikiran orang Kristen mula-mula.  Sehubungan dengan konsep Mesias 

ada penekanan pada Anak Allah dalam surat 1 Yohanes yang sama beratnya 

dengan dalam Injil Yohanes.33 Pengakuan Yohanes terhadap Yesus sebagai Mesias 

tidak diragukan, baik dalam Injilnya maupun suratnya.  

 

Mesias Menurut Kitab Kisah Para rasul 

Kisah Para Rasul 2:36 menyatakan, “Allah telah membuat Yesus, yang kamu 

salibkan itu, menjadi Tuhan dan Kristus,” sebagai deklarasi penting jemaat mula-

mula tentang identitas Yesus setelah kebangkitan-Nya. Ayat ini menegaskan bahwa 

Yesus bukan sekadar manusia yang disalibkan, melainkan Tuhan yang ditinggikan 

oleh Allah. Pemahaman ini menjadi dasar iman Kristen awal, yang melihat Yesus 

tidak hanya sebagai Guru atau Mesias, tetapi juga sebagai Tuhan yang hidup dan 

layak disembah, menyatukan dimensi kemanusiaan dan keilahian-Nya dalam satu 

kesaksian iman. 

Kisah Para Rasul 2:36 berada dalam konteks khotbah Petrus tentang 

kematian, kebangkitan, dan kenaikan Yesus ke surga peristiwa yang ia saksikan 

sendiri. Dalam khotbah itu, Petrus menegaskan bahwa Yesus adalah Kristus 

(Mesias) yang dijanjikan. Bruce menjelaskan bahwa rangkaian peristiwa tersebut 

merupakan penggenapan nubuat Mazmur 110:34–35, “Tuhan telah berfirman 

kepada Tuanku: Duduklah di sebelah kanan-Ku, sampai Kubuat musuh-musuh-

Mu menjadi tumpuan kaki-Mu.” Dengan demikian, bukan Daud yang 

 
32 Robert Pangaribuan, “‘Menyikapi Perbedaan Pandangan Christology from Above and Christology 

from Below,’” SOTIRIA 2, no. 1 (2019): 16–29, https://doi.org/https://doi.org/10.47166/sot.v2i1.4. 
33 Iman Kristina Halawa, “Isu-Isu Kristologi Kontemporer: Memahami Ketuhanan Yesus Di Tengah 

Tantangan Global,” LENTERA NUSANTARA 4, no. 1 (2024): 81–95, 

https://doi.org/https://jurnal.sttkn.ac.id/index.php/JL/index. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 330 

dibangkitkan dan dimuliakan, melainkan Yesus sebagai Raja Mesias yang duduk 

di sebelah kanan Allah. 34 Secara lebih jauh diungkapkan bahwa “menjadi Tuhan 

dan Kristus” berkaitan dengan kemenangan dan kenaikan Yesus yang 

menunjukkan kedaulatan kemesiasanNya (bandingkan, Rm. 1:4; Flp. 2:9-11). 

Dalam Kisah Para Rasul, nama “Kristus” sering digunakan sebagai gelar 

yang menegaskan otoritas ilahi Yesus. Para rasul melakukan mujizat dengan 

menyebut “nama Yesus Kristus” (Kis. 3:6; 4:10), menandakan bahwa setelah 

kebangkitan, Allah meninggikan Yesus bukan hanya sebagai Mesias yang 

menderita, tetapi sebagai “Mesias-Tuhan” yang dimuliakan. 35 Dalam Kisah 3:20 

ditegaskan bahwa Yesus diutus sebagai Kristus yang membawa pemulihan, dan 

kuasa-Nya dinyatakan melalui kesembuhan serta kebangkitan. Kisah 4:26 yang 

mengutip Mazmur 2:2 menunjukkan bahwa Yesus adalah “Yang Diurapi,” Hamba 

Kudus Allah. Pengurapan ini menegaskan peran dan panggilan Yesus sebagai 

Mesias sejati yang diutus untuk menyatakan karya keselamatan Allah. 36. 

Dalam gereja mula-mula, inti pemberitaan para rasul berpusat pada 

pengakuan bahwa “Yesus adalah Mesias” (Kis. 5:42). Pesan ini menjadi dasar 

teologis dan fondasi iman Kristen awal. Filipus memberitakan Yesus sebagai Mesias 

di Samaria (Kis. 8:5, 12), sementara Paulus menegaskannya dalam pelayanannya di 

Damsyik (Kis. 9:22). Petrus juga menyampaikan bahwa Yesus Kristus adalah Tuhan 

bagi semua orang dan telah diurapi Allah dengan kuasa (Kis. 10:36, 38), serta 

menegaskan bahwa keselamatan hanya diperoleh melalui iman kepada-Nya (Kis. 

11:17). Gelar “Tuhan” dalam konteks ini bukan sekadar bentuk penghormatan, 

melainkan pernyataan iman bahwa Yesus adalah Mesias yang ilahi dan sumber 

keselamatan sejati (Kis. 24:24). 

Tema kemesiasan Yesus juga menjadi pusat pelayanan Paulus di berbagai 

tempat. Di Tesalonika, ia menegaskan bahwa Mesias harus menderita dan bangkit 

dari kematian (Kis. 17:3), sementara di Korintus ia terus memberitakan kebenaran 

yang sama (Kis. 18:5). Apolos pun membuktikan melalui Kitab Suci bahwa Yesus 

adalah Mesias yang dijanjikan (Kis. 18:28). Kisah Para Rasul ditutup dengan 

penegasan bahwa Paulus tetap mengajarkan Kerajaan Allah dan memberitakan 

Yesus Kristus sebagai pusat iman (Kis. 28:31). Seluruh narasi menunjukkan bahwa 

gereja mula-mula yang lahir dari komunitas Yahudi mengenali Yesus sebagai 

Mesias yang dibangkitkan, diangkat sebagai utusan Allah, dan dimuliakan sebagai 

 
34 Simanjuntak, Tafsiran Alkitab Masa Kini 3 Matius-Wahyu, Jilid 3 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1982), 

356. 
35 Matthew Henry et al., The Bethany Parallel Commentary (Minnesota: Bethany House Publishers, 1983), 

718. 
36 (Donald Guthrie 2016, 277–279) 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 331 

Raja serta Anak Allah. Keyakinan bahwa Yesus adalah Mesias inilah yang menjadi 

dasar iman dan kehidupan kekristenan perdana.37 

 

Mesias Menurut Surat-surat Paulus 

Bagi Paulus, sebutan Kristus tidak lagi hanya berfungsi sebagai gelar, 

melainkan telah menjadi nama pribadi yang melekat pada Yesus sendiri. Dalam 

Roma 9:5, Paulus menggunakan istilah kristos dengan makna yang sangat 

mendalam, bukan sekadar menunjuk pada sosok Mesias dalam pengertian umum 

bangsa Yahudi. Dalam pengakuannya tersebut, Paulus menegaskan bahwa Mesias 

yang dimaksud bukan hanya manusia dalam wujud jasmani, tetapi memiliki natur 

ilahi sepenuhnya. Dengan demikian, Kristus dipahami bukan sekadar utusan Allah, 

melainkan Allah itu sendiri yang kekal, penuh kuasa, dan layak disembah.  38 

Ungkapan seperti “Yesus Kristus,” “Kristus Yesus,” atau “Tuhan Yesus Kristus” 

yang sering muncul dalam surat-surat Paulus menunjukkan betapa mendalamnya 

konsep Kristus dalam pemikirannya. Paulus tidak pernah meragukan bahwa Yesus 

adalah Mesias, meskipun banyak orang Yahudi menolaknya. Setelah 

pertobatannya, ia bukan hanya mengakui Yesus sebagai Mesias, tetapi juga 

berusaha membuktikannya kepada sesama orang Yahudi di Damsyik. Pengalaman 

perjumpaan pribadinya dengan Kristus menjadi titik balik besar dalam hidupnya 

mengubahnya dari penentang iman menjadi saksi yang gigih tentang kemesiasan 

dan keilahian Yesus.39 

Pandangan Paulus tentang Mesias berbeda dari Injil-Injil yang menekankan 

penderitaan Yesus, karena ia lebih menyoroti kebangkitan-Nya sebagai pusat iman. 

Bagi Paulus, Mesias yang dahulu digambarkan sebagai sosok menderita kini 

dinyatakan sebagai Kristus yang hidup dan berkuasa atas segala sesuatu. Sebutan 

“Yesus Kristus” atau “Kristus Yesus” menjadi pengakuan iman bahwa Yesus 

adalah Mesias yang dijanjikan. Paulus melihat penggenapan janji Allah terjadi 

sepenuhnya dalam Kristus yang telah bangkit, yang bukan hanya menebus dosa 

manusia, tetapi juga memerintah sebagai Raja dalam kerajaan rohani yang kekal. 

Pandangannya dalam 2 Korintus 5:16 menandai perubahan cara mengenal Kristus 

sebuah reorientasi teologis yang berpusat pada kuasa kebangkitan.  

Menurut Ladd, sejak perjumpaannya dengan Yesus di jalan menuju 

Damsyik, Paulus menyadari bahwa Yesus adalah Mesias yang dinantikan bangsa 

Yahudi. Keyakinan ini membawanya pada pemahaman baru tentang sejarah 

 
37 C Groenen, Sejarah Dogma Kristologi: Perkembangan Pemikiran Tentang Yesus Kristus Pada Umat Kristen, 

1st ed. (Yogyakarta: Kanisius, 1998), 42–44. 
38 (Henry et al. 1983, 935) 
39 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 279–81. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 332 

penebusan yang berpuncak pada kedatangan Mesias dalam kemuliaan untuk 

mendirikan Kerajaan Allah yang eskatologis.40 Paulus menempatkan Yesus dalam 

kesinambungan sejarah keselamatan Israel sebagai penggenapan janji para nabi, 

perjanjian, dan hukum Taurat (Rm. 1:2; 9:4-5). Bagi Paulus, karya Kristus 

merupakan pemenuhan rencana Allah sebagaimana tertulis dalam Kitab Suci (1 

Kor. 15:3). Ia menegaskan bahwa Kristus akan datang kembali dalam kemuliaan 

untuk menegakkan kerajaan-Nya, menghakimi manusia, dan membinasakan 

kejahatan dengan kuasa firman-Nya (2 Tes. 1:5; 2 Tes. 2:8; 2 Tim. 4:1). 

Pemerintahan Yesus sebagai Mesias dimulai sejak kebangkitan-Nya dan 

akan berlangsung hingga segala musuh ditaklukkan di bawah kaki-Nya (1 Kor. 

15:25). Melalui pemerintahan itu, Ia menghancurkan segala kuasa dan otoritas 

duniawi sebelum akhirnya menyerahkan Kerajaan kepada Allah Bapa (1 Kor. 

15:24). Kerajaan Allah, dalam pandangan ini, merupakan pemerintahan ilahi yang 

dinamis dan menebus, dijalankan melalui misi mesianik untuk memulihkan 

keharmonisan di tengah dunia yang rusak dan menggenapi rencana penebusan 

Allah. Pemerintahan Kristus yang bangkit bukan hanya sumber anugerah bagi 

gereja, tetapi juga wujud kemenangan atas kekuatan-kekuatan rohani. Ridderbos 

menegaskan bahwa Kristus adalah penggenapan janji Allah kepada Abraham 

keturunan yang melalui-Nya semua bangsa diberkati (Gal. 3:8, 16, 29) serta 

pembawa keselamatan eskatologis yang digenapi dalam terang nubuatan (Rm. 

15:9–12).41 

Penyataan Yesus sebagai Mesias yang dijanjikan Allah membentuk 

kesadaran historis dan pemikiran eskatologis Paulus. Sebagai orang Yahudi, Paulus 

tidak menolak eskatologi bangsanya, tetapi menafsirkannya ulang dengan pusat 

pada Kristus. Baginya, masa depan keselamatan telah hadir kini melalui penebusan 

Kristus yang membawa pembaruan hidup dan membentuk komunitas yang layak 

bagi Kerajaan Allah. Pemahaman Paulus tentang kemesiasan Yesus menandai 

transformasi besar dari konsep mesianik tradisional Yahudi: Yesus tidak 

memerintah dengan kekuasaan politik, tetapi sebagai Tuhan yang bangkit dan 

dimuliakan (Rm. 8:34; Kol. 3:1; 1 Kor. 15:25). Pemerintahan-Nya menaklukkan 

bukan kerajaan dunia, melainkan kuasa-kuasa jahat dan maut sebagai musuh 

terakhir (1 Kor. 15:26). Yesus menolak kerajaan duniawi (Yoh. 6:15) dan 

menegaskan bahwa pemerintahan-Nya berasal dari tatanan surgawi yang 

melampaui kekuasaan manusia (Yoh. 18:31). 

 

 
40 George Eldon Ladd, Teologi Perjanjian Baru 2 Jilid 2 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 92. 
41 Herman Riderbos, Pemikiran Utama Teologinya (Surabaya: Momentum, 2010), 42. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 333 

Mesias Menurut Surat-surat Umum 

Dalam bagian lain kitab-kitab dalam Perjanjian Baru, orang-orang kristen 

Ibrani, mengharapkan bahwa ada beberapa bagian yang membuktikan bahwa 

Yesus benar-benar Mesias.  Yesus sebagai Mesias ini berkaitan dengan penguraian 

tentang Imam Besar yang menggunakan kata Kristus (Ibr. 9:11). Penggunaan ini 

menghubungkan fungsi Mesias dengan pekerjaan seorang pengantara. Karena itu 

surat Ibrani sesuai dengan bukti Perjanjian Baru lainnya, terdapat pengajaran 

tentang Mesias. Memang tema khas dari Ibrani ini adalah Melkisedek secara 

terbatas mendukung gagasan tentang Mesias sebagai imam.42 Ladd berpendapat 

bahwa Kristus adalah Imam Besar menurut peraturan Melkisedek, karena itu ia 

lebih tinggi dibandingkan dengan keimaman Harun (Ibr. 5:5, 10; 6:20; 7:1-17). 

Pelayanan yang dilaksanakan oleh Imam Besar yang baru ini tampak dari dua segi, 

yaitu segi historis dan segi sorgawi. Yesus sendiri selaku Imam Besar dan korban 

yang dipersembahkan oleh Imam Besar kepada Allah. Ia mempersembahkan 

diriNya sendiri kepada Allah sebagai persembahan yang tidak bercacat (Ibr. 9:14; 

7:27). Ia menyelesaikan dosa dengan mengorbankan diriNya (Ibr. 9:26); melalui 

kematianNya, Ia mengadakan penyucian bagi dosa-dosa (Ibr. 1:3). kematianNya 

mendamaikan dosa-dosa seluruh bangsa (Ibr. 2:17).43  

Melalui kematianNya ini Kristus membuka jalan baru bagi orang percaya 

melewati tabir, yaitu diriNya sendiri (Ibr. 10:20). Dalam konteks keimaman Kristus, 

kitab Ibrani mengungkapkan kedatanganNya yang kedua kali. Penyelamatan 

karena karya penebusan melalui darahNya tidak hanya mengandung makna 

kekinian, melainkan juga aspek eskatologis. Aspek eskatologis keselamatan adalah 

menanti kedatanganNya yang kedua kali, yaitu kepulangan akhir dari pada umat 

tebusan ke kota sorgawi. Dalam surat 1 Petrus, ungkapan Yesus Kristus begitu 

sering dipakai, dan hal tersebut seperti juga orang-orang kristen mula-mula.  Gelar 

Kristus digunakan dalam hubungan dengan penderitaan Yesus (1 Ptr. 1:11, 19; 2:21; 

3:18; 4:1, 13; 5:1).  Ada juga hubungan yang jelas dengan hamba yang menderita (1 

Ptr. 2:21-25). Mengingat ayat ini bahwa Petrus percaya bahwa Yesus adalah Mesias 

yang dengan sengaja menderita, namun ditekankan juga tentang Mesias yang 

dibangkitkan (1 Ptr.1:3; 3:21) yang telah menaklukkan penderitaan dan kematian.  

Dalam surat 1 Petrus, kebangkitan dan kenaikan Kristus menandai puncak 

karya penebusan, ketika Ia dimuliakan dan duduk di sebelah kanan Allah sebagai 

simbol kuasa dan kemuliaan-Nya. Kedudukan ini menegaskan otoritas Kristus atas 

seluruh ciptaan, menunjukkan kemenangan-Nya atas maut, serta peran-Nya 

 
42 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1. 
43 George Eldon Ladd, Teologi Perjanjian Baru 2 Jilid 2 (Bandung: Penerbit Kalam Hidup, 2002), 285–86. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 334 

sebagai perantara umat di hadapan Allah (1 Ptr. 3:22). Sejalan dengan Efesus 1:22 

dan 1 Korintus 15:25, posisi Kristus di sebelah kanan Allah melambangkan 

pemerintahan mutlak yang menaklukkan segala kuasa hingga seluruh musuh 

berada di bawah kaki-Nya. Kuasa Kristus tidak hanya bersifat rohani, tetapi juga 

mencakup seluruh tatanan kosmis, membawa pemulihan sempurna bagi ciptaan. 

Kebangkitan Kristus bukan sekadar peristiwa sejarah, melainkan sumber hidup 

baru dan pengharapan bagi orang percaya (1 Ptr. 1:23), karena Allah bekerja melalui 

kebangkitan itu untuk memperbaharui manusia dan meneguhkan iman mereka 

dalam pengharapan kekal. 

Dalam surat 2 Petrus dan Yudas, tidak terdapat penjelasan eksplisit 

mengenai gelar Mesias, meskipun sebutan Yesus Kristus kerap muncul dan selalu 

dikaitkan dengan istilah Tuhan. Menariknya, hanya satu kali nama Yesus disebut 

tanpa disertai gelar Kristus (2 Ptr. 1:12). Hal ini menunjukkan bahwa peran dan 

identitas kemesiasan Yesus dalam kedua surat tersebut tidak pernah menjadi isu 

yang diperdebatkan. Bahkan, meskipun gelar Kristus telah menjadi sebutan yang 

bersifat formal dalam bahasa iman Kristen, makna teologisnya tetap diakui dan 

dihormati sebagai bagian yang tak terpisahkan dari pengakuan akan ketuhanan 

Yesus. Dalam kitab Wahyu, muncul juga gelar Yesus Kristus (Why. 1:1, 2, 5).  

Wahyu 19 merupakan puncak dari kitab ini berkaitan berkaitan dengan 

kedatangan Mesias yang berkemenangan, dan pasal-pasal sebelumnya melaporkan 

persiapan kedatangan Mesias 44. Kedatangan Mesias menghancurkan kejahatan dan 

berkat kehidupan kekal. Kedatangan Mesias (kedatangan Kristus yang kedua kali) 

yang dijelaskan dalam Wahyu 19:11-16, bertujuan untuk menghancurkan 

kejahatan. Ia menunggang kuda putih dan mengenakan jubah yang bernoda darah. 

Ia disertai oleh bala tentera sorga, namun mereka tidak turut berperang. Senjata 

yang digunakanNya dalam peperangan adalah pedang tajam yang keluar dari 

mulutNya, dan tidak ada kekuatan militer yang terlihat. Ia mengalahkan Binatang, 

Nabi Palsu, dan para pengikutnya. Iblis yang dikalahkan itu dicampakkan ke dalam 

lautan api beserta dengan binatang dan nabi palsu.  

Wahyu 20 melaporkan tentang Mesias dengan kerajaan MileniumNya yang 

penuh damai, yang disusul dengan pasal 21-22 dengan Kerajaan Kekal sebagai 

puncak pencapaian kemesiasan pada waktu pembangunan Yerusalem Baru (Why. 

21-22). Mesias mendirikan Kerajaan MileniumNya di muka bumi secara nyata, dan 

bukan hanya pemerintahanNya di hati orang beriman. Ide ini sebenarnya sesuai 

dengan pandangan kaum Yahudi kontemporer berkaitan dengan kedatangan 

Mesias. Pada masa kini Kristus memerintah sebagai Tuhan dan Raja dalam hati 

 
44 (Leon Morris 2009, 161) 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 335 

orang percaya, namun pemerintahanNya terselubung, tak kelihatan dan tidak 

dikenal oleh dunia. Pada masa akan datang pemerintahan Mesias ini akan 

mempermuliakan Bapa, karena Ia memerintah sebagai Raja, dan menaklukkan 

setiap kuasa yang memusuhiNya. Selanjutnya dilaporkan bahwa Iblis akan dirantai 

dalam lubang yang tidak terduga dalamnya (Why. 20:2-3), agar tidak dapat 

menyesatkan bangsa-bangsa. 

 

Sintesis Teologis: Mesias dan Pembentukan Identitas Komunitas Kristen Mula-

mula 

Dari keseluruhan kesaksian kitab-kitab Perjanjian Baru, terlihat bahwa 

pemahaman tentang Mesias tidak berhenti pada tataran konsep, melainkan 

berfungsi membentuk identitas teologis dan praksis komunitas Kristen mula-mula. 

Pemahaman baru tentang Mesias sebagai pribadi yang menderita, bangkit, dan 

dimuliakan menjadi dasar bagi pembentukan iman, ibadah, dan pola hidup umat 

percaya. Komunitas Kristen awal menafsirkan penderitaan Kristus bukan sebagai 

kegagalan, tetapi sebagai bentuk ketaatan ilahi yang membawa pembaruan rohani 

dan keselamatan bagi dunia. Dalam konteks ini, pengharapan Yahudi akan Mesias 

politik diredefinisi menjadi pengharapan rohani yang berpusat pada salib dan 

kebangkitan.45 

Gereja mula-mula memaknai kemesiasan Yesus sebagai panggilan untuk 

hidup dalam kasih, pelayanan, dan kesetiaan kepada Allah di tengah tekanan sosial 

maupun politik. Dengan menjadikan Yesus sebagai pusat iman dan penyembahan, 

mereka memperlihatkan pergeseran dari identitas etnis Yahudi menuju identitas 

baru yang universal, terbuka bagi semua bangsa. Dengan demikian, konsep Mesias 

dalam Perjanjian Baru bukan hanya meneguhkan penggenapan nubuat-nubuat 

Israel, tetapi juga menandai lahirnya komunitas baru yang hidup dari iman kepada 

Kristus sebagai Tuhan dan Juruselamat. Identitas baru ini menjadi fondasi teologis 

yang membedakan gereja mula-mula dari akar Yudaisme-nya, sekaligus menjadi 

cikal bakal teologi Kristen yang menekankan pengharapan eskatologis, 

transformasi rohani, dan solidaritas kasih di dalam tubuh Kristus. 

 

KESIMPULAN 

Nubuat Perjanjian Lama menegaskan harapan akan Mesias keturunan Daud 

yang memulihkan kerajaan Allah secara adil dan kekal. Dalam perkembangannya, 

 
45 Yaer Yustien, Andi Kristian, and Gagah Hawino, “Perkembangan Kristologi Abad Pertama Sampai 

Dengan Abad Ke-5,” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmi Sosial 2, no. 10 (2025): 284–89, 

https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.15450158. 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 336 

masa intertestamental membentuk pemahaman Mesias yang bernuansa politis 

akibat tekanan sosial dan penjajahan. Perjanjian Baru menegaskan bahwa konsep 

Mesias tersebut digenapi dalam diri Yesus Kristus. Ia hadir bukan sebagai 

pembebas politik, melainkan sebagai Mesias rohani dan pembawa keselamatan. 

Melalui kelahiran, kematian, kebangkitan, dan kenaikan-Nya, Yesus menghadirkan 

pembaruan spiritual yang mendasar. Karya penebusan ini menjadi fondasi 

terbentuknya Gereja sebagai komunitas yang diperbarui. Gereja dipanggil untuk 

mewujudkan nilai Kerajaan Allah dalam kehidupan dunia. Penggenapan penuh 

Kerajaan Allah masih bersifat eskatologis. Umat Kristen hidup dalam pengharapan 

akan pemerintahan Kristus yang sempurna. Keyakinan ini meneguhkan iman akan 

Kerajaan-Nya yang kekal dan nyata. 

 

REFERENSI 

Aritonang, Arthur. “Teologi Perjanjian Baru Mengungkap Siapakah Yesus 

Sebenarnya.” THEOLOGIA INSANI: Jurnal Theologia, Pendidikan, Dan 

Misiologia Intergratif 3, no. 1 (2024): 102–9. 

https://doi.org/https://doi.org/10.58700/theologiainsani.v3i1.62. 

Balo, Desy Flourensia, and Yohan Brek. “Transformasi Paradigma Kemesiasan 

Yesus sebagai Model Peran Panutan bagi Pendidikan Politik Kristen : Sebuah 

Pandangan Teologis berdasarkan Daniel 7:13-14 & Markus 8:27-30.” 

TENTIRO: Jurnal Pendidikan Dan Kesehatan 1, no. 1 (2024): 1–10. 

https://doi.org/https://doi.org/10.70420/pt9p2b48. 

Burkett, Delbert, and Larry W. Hurtado. Lord Jesus Christ: Devotion to Jesus in Earliest 

Christianity. Journal of the American Oriental Society. Vol. 124. Grand Rapids: 

Eerdmans Publihing Company, 2004. https://doi.org/10.2307/4132167. 

De, Heer. Tafsiran Alkitab Injil Matius 1-12. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008. 

Donald Guthrie. Teologi Perjanjian Baru 1. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016. 

George Eldon Ladd. Teologi Perjanjian Baru I, Terj: Urbanus Selan. Bandung: kalam 

hidup, 2002. 

Groenen, C. Sejarah Dogma Kristologi: Perkembangan Pemikiran tentang Yesus Kristus 

pada Umat Kristen. 1st ed. Yogyakarta: Kanisius, 1998. 

Halawa, Iman Kristina. “Isu-isu Kristologi Kontemporer: Memahami Ketuhanan 

Yesus di Tengah Tantangan Global.” LENTERA NUSANTARA 4, no. 1 (2024): 

81–95. https://doi.org/https://jurnal.sttkn.ac.id/index.php/JL/index. 

Henry, Matthew, Jamieson, Fausset, Brown, and Adam Clarke. The Bethany Parallel 

Commentary. Minnesota: Bethany House Publishers, 1983. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 337 

Herman Riderbos. Pemikiran Utama Teologinya. Surabaya: Momentum, 2010. 

Karlau, Sensius Amon. “Finalitas Yesus Sang Mesias dan Juruselamat menurut 

Analisis Teks Yohanes 14:6.” Luxnos: Jurnal Sekolah TInggi Teologi Pelita Dunia 

9, no. 2 (2023): 250–67. https://doi.org/https://doi.org/10.47304/jl.v9i2.316. 

Kraybill, Donald B. Kerajaan Yang Sungsang. BPK Gunung Mulia. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2005. 

Ladd, George Eldon. Teologi Perjanjian Baru 2 Jilid 2. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2002. 

———. Teologi Perjanjian Baru 2 Jilid 2. Bandung: Penerbit Kalam Hidup, 2002. 

Lase, Sinonim, and Moses Wibowo. “Nubuat tentang Mesias menurut Nabi Yesaya, 

Yeremia, dan Yehezkiel.” Jurnal Teologi Injili Dan Pendidikan Agama . 1, No. 3, 

no. 3 (2023): 72–84. 

Latumahina, Dina Elisabeth. “Kemesiasan Yesus berdasarkan Lukas 4:18-19 sebagai 

Dasar Holistic Ministry Gereja.” Missio Ecclesiae 2, no. 2 (2013): 111–24. 

https://doi.org/https://doi.org/10.52157/me.v2i2.28. 

Leon Morris. Teologi Perjanjian Baru 3. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2009. 

Miraji, Theodorus. “Pengaruh Keadaan Politik terhadap Konsep Kerajaan Mesianik 

pada Masa Intertestamental.” LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 2, no. 1 (2020): 

42–61. https://doi.org/https://doi.org/10.37731/log.v2i1.47. 

Pangaribuan, Robert. “‘Menyikapi Perbedaan Pandangan Christology from Above 

and Christology from Below.’” SOTIRIA 2, no. 1 (2019): 16–29. 

https://doi.org/https://doi.org/10.47166/sot.v2i1.4. 

Pramana, Gilbeth, and Yosef Yunandow. “Penggunaan Yesaya 7 : 14 oleh Matius 

sebagai Nas Profetik Mesianik Kelahiran Yesus : Studi Intertekstual” 13, no. 

2 (2024): 109–28. 

Renna, Thomas. The Climax of Prophecy: Studies on the Book of Revelation. Utopian 

Studies VO  - 10. Edinburgh: T&T Clark, 1999. 

http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=edsglr&AN=edsgcl.

62086578&lang=es&site=eds-live. 

Sabuna, Rivhan Andry Wardhani. “Menjawab Pandangan Dunia mengenai Mesias 

menurut Injil Matius.” Manna Rafflesia 8, no. 2 April (2022): 358–77. 

https://doi.org/https://doi.org/10.38091/man_raf.v8i2.184. 

Simanjuntak. Tafsiran Alkitab Masa Kini 3 Matius-Wahyu. Jilid 3. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 1982. 

Simanjuntak, Fredy, and Fereddy Siagian. “Menelisik Makna Metafora Kerajaan 

Allah dalam Kehidupan Gereja : Antara Utopia atau Existensi” 2, no. 2 (2021): 



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: … 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 338 

99–109. https://doi.org/http://sttikat.ac.id/e-

journal/index.php/magnumopus. 

Sinha, Malla, Cheterine Charoline, and Malita Ariana. “Keragaman Penghayatan 

Kristologis dalam Alkitab.” Jurnal Pendidikan Kristiani Dan Kateketik Katolik 2, 

no. 2 (2025): 37–45. 

https://doi.org/https://doi.org/10.61132/anugerah.v2i2.847. 

Sunkudon, Pieter G.O. “Kristus dalam Nubuatan Perjanjian Lama.” Metalogia 1, no. 

2 (2021): 35–48. 

Timotius, Sutrisno, and Bobby Kurnia Putrawan. “Dialog Sosial sebagai Salah Satu 

Model Misi dalam Masyarakat Majemuk.” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 11, 

no. 2 (2022): 101–14. 

Timotius, Timotius, and Marthin Steven Lumingkewas. “Eskatologis Matius dalam 

Perspektif Nubuatan Hosea.” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 

Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 126–39. https://doi.org/10.54592/jct.v2i2.77. 

Watkins, Clare. “Qualitative Research in Theology.” The Wiley Blackwell Companion, 

2022, 16–26. https://doi.org/https://doi.org/10.1002/9781119756927.ch3. 

Wright, Nicholas Thomas. What Saint Paul Really Said. Grand Rapid, Michigan: 

Eerdmans Publihing Company, 1997. 

Yustien, Yaer, Andi Kristian, and Gagah Hawino. “Perkembangan Kristologi Abad 

Pertama Sampai dengan Abad Ke-5.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmi Sosial 

2, no. 10 (2025): 284–89. 

https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.15450158. 

Zendo, Leopold Apri, and Nora D. Simanjuntak. “Nubuat Mesianis dan 

Pemenuhannya dalam Injil Matius.” Rajawali 22, no. 2 (2025): 98–105. 

 


