KHARISMATA

JURNAL TEOLOGCI PANTEKOSTA

e-ISSN 2655-8645, p-ISSN 2655-8653
Volume 8, No 2, Januari 2026 (319-338)

DOIL: https://doi.org/10.47167/mfdk4s22 http://www .e-iournal.staiember.ac.id/index.php/kharismata

Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: Dari

Harapan Mesianik Politis-Apokaliptik Menuju Penggenapan dalam
Yesus

Sulistiono
Sekolah Tinggi Theologia Nazarene Indonesia
Corresspondence: sulistio@sttni.ac.id

Abstract

This paper examines the view of the Messiah in the New Testament. It focuses on the portrayal of the
Messiah throughout the canon. The analysis covers the Gospels, Acts, Paul’s epistles, the general
epistles, and Revelation. The main focus of this research is to explore how the concept of the Messiah
was understood, interpreted, and proclaimed by the early Christian community in light of the
theological heritage of the first century Jews. This research uses a qualitative approach with a
bibliographic study method, analyzing biblical texts and related scholarly sources. The findings show
that the figure of the Messiah in the New Testament underwent a reinterpretation of the Messiah
concept from political and apocalyptic hope to spiritual fulfillment in the person of Jesus Christ. Each
part of the New Testament places its own emphasis on the messiahship of Jesus, whether as the Son
of God, High Priest, King in the heavenly kingdom, or as the fulfillment of the prophecies of earlier
prophets. This overall understanding forms a solid theological basis for the faith and identity of the
early church and affirms the hope for eternal Messianic reign.

Key words: early church, Jesus Christ, Jewish theology, Messiah, New Testament

Abstrak

Tulisan ini menelaah pandangan tentang Mesias dalam Perjanjian Baru. Fokusnya adalah
pada penggambaran Mesias di seluruh kanon. Analisis mencakup Injil, Kisah Para Rasul,
surat-surat Paulus, surat-surat umum, dan Kitab Wahyu. Fokus utama penelitian ini adalah
menelusuri bagaimana konsep Mesias dipahami, ditafsirkan, dan diwartakan oleh
komunitas Kristen mula-mula dalam terang warisan teologi Yahudi abad pertama.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka,
menganalisis teks-teks Alkitab dan sumber ilmiah terkait. Temuan menunjukkan bahwa
figur Mesias dalam Perjanjian Baru mengalami transformasi makna dari harapan politis
dan apokaliptik menjadi penggenapan rohani dalam pribadi Yesus Kristus. Setiap bagian
kitab Perjanjian Baru memberikan aksen tersendiri mengenai kemesiasan Yesus, baik
sebagai Anak Allah, Imam Besar, Raja dalam kerajaan surgawi, maupun sebagai
penggenap nubuatan nabi-nabi terdahulu. Keseluruhan pemahaman ini membentuk dasar
teologis yang kokoh bagi iman dan identitas gereja mula-mula serta menegaskan
pengharapan akan pemerintahan Mesianik yang kekal.

Kata Kunci: Yesus Kristus, Mesias, Perjanjian Baru, teologi Yahudi, gereja mula-mula.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 319



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

PENDAHULUAN
Pemahaman tentang Mesias merupakan inti dari teologi Perjanjian Baru dan

menjadi titik temu antara harapan eskatologis umat Israel dan penggenapannya
dalam diri Yesus Kristus. Konsep Mesias dalam konteks Yudaisme abad pertama
tidak tunggal, melainkan kaya dengan ragam harapan baik politik, religius,
maupun apokaliptik yang kemudian ditafsirkan ulang oleh para penulis Perjanjian
Baru dalam terang karya dan pribadi Yesus.! Di tengah keragaman tafsir tersebut,
Perjanjian Baru menampilkan citra Mesias yang melampaui sekadar pemimpin
nasional Yahudi, menjadi Anak Allah yang menderita, bangkit, dan memerintah
dalam dimensi kosmis.

Isu tentang Mesias bukan sekadar topik teologis dalam sejarah kekristenan,
tetapi merupakan denyut nadi dari iman yang menggerakkan narasi Perjanjian
Baru. Bagi banyak orang Yahudi pada abad pertama, harapan akan hadirnya
Mesias menyimpan makna politis, religius, bahkan apokaliptik. Mereka
menantikan sosok pembebas yang akan memulihkan Israel dari penindasan dan
mengembalikan kejayaan masa lampau. Namun, ketika Yesus dari Nazaret tampil
dengan klaim Mesianik yang tak lazim tidak mengangkat senjata, tetapi justru
disalibkan timbul ketegangan antara harapan dan kenyataan.? Perjanjian Baru
kemudian hadir bukan hanya sebagai dokumen iman, tetapi sebagai refleksi dan
reinterpretasi atas harapan Mesianik tersebut, dengan muatan teologis yang
membentuk identitas baru umat percaya.

Beberapa studi terdahulu telah mengangkat tema ini, seperti karya N.T.
Wright yang menekankan dimensi kerajaan Allah dan implikasi politis dalam
pemahaman Mesias,® serta Richard Bauckham yang menyoroti aspek keilahian
Yesus sebagai Mesias dalam kristologi awal.* Sementara itu, Larry Hurtado
menunjukkan bagaimana penyembahan terhadap Yesus muncul sangat awal dalam

komunitas Kristen, menandai transformasi radikal dari harapan Mesianik Yahudi.’

1 Arthur Aritonang, “TEOLOGI PERJANJIAN BARU MENGUNGKAP SIAPAKAH YESUS
SEBENARNYA,” THEOLOGIA INSANI: Jurnal Theologia, Pendidikan, Dan Misiologia Intergratif 3, no. 1 (2024):
102-9, https://doi.org/https://doi.org/10.58700/theologiainsani.v3il.62.

2 Desy Flourensia Balo and Yohan Brek, “TRANSFORMASI PARADIGMA KEMESIASAN YESUS
SEBAGAI MODEL PERAN PANUTAN BAGI PENDIDIKAN POLITIK KRISTEN : SEBUAH PANDANGAN
TEOLOGIS BERDASARKAN DANIEL 7:13-14 & MARKUS 8:27-30.,” TENTIRO: Jurnal Pendidikan Dan Kesehatan
1, no. 1 (2024): 1-10, https://doi.org/https://doi.org/10.70420/pt9p2b48.

3 Nicholas Thomas Wright, What Saint Paul Really Said (Grand Rapid, Michigan: Eerdmans Publihing
Company, 1997).

* Thomas Renna, The Climax of Prophecy: Studies on the Book of Revelation, Utopian Studies VO - 10
(Edinburgh: T&T Clark, 1999),
http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=edsglr&AN=edsgcl.62086578&lang=esé&site=eds-live.

5 Delbert Burkett and Larry W. Hurtado, Lord Jesus Christ: Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Journal
of the American Oriental Society, vol. 124 (Grand Rapids: Eerdmans Publihing Company, 2004),
https://doi.org/10.2307/4132167.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 320



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

Kajian-kajian ini memperkaya pemahaman kita, namun sering kali terfokus pada
aspek-aspek tertentu dan belum secara utuh mengkaji dinamika pandangan
tentang Mesias di seluruh korpus Perjanjian Baru dalam kerangka lintas teks dan
tradisi. Seperti tulisan dari Rivan Andri dalam tulisannya yang berjudul menjawab
pandangan Mesias dalam Injil Matius.

Dalam konteks penelitian mengenai transformasi konsep Mesias dalam
Perjanjian Baru, kajian yang dilakukan oleh Dina Elisabeth Latumahina
memberikan kontribusi penting dengan menyoroti dimensi praktis dari
pemahaman mesianik yang utuh. Ia menegaskan bahwa pemahaman yang
mendalam terhadap figur Mesias tidak hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga
berdampak langsung terhadap perkembangan dan pertumbuhan pelayanan dalam
gereja.” Pemahaman Kristen tentang Mesias sebagai penggenapan rohani dalam
Yesus Kristus menggeser makna Mesias dari harapan politis menuju pusat iman
yang Kristosentris. Dengan meneladani kasih dan pengabdian Yesus, gereja
membangun pelayanan yang mencerminkan semangat Mesianik sejati. Kajian ini
menelusuri perkembangan konsep Mesias dalam seluruh Perjanjian Baru dari Injil
hingga surat-surat Paulus dalam kaitannya dengan tradisi Yahudi dan
pembentukan identitas gereja mula-mula, menunjukkan transformasi makna
Mesias sebagai inti pewartaan dan iman Kristen.

Kajian ini berfokus pada bagaimana pandangan tentang Mesias
direpresentasikan secara beragam dalam kitab-kitab Perjanjian Baru serta
bagaimana pemahaman itu menanggapi harapan Yahudi dan membentuk identitas
teologis komunitas Kristen mula-mula. Tujuannya adalah menelusuri transformasi
konsep Mesias dari harapan politis menuju penggenapan rohani dalam diri Yesus
Kristus serta menunjukkan relevansinya bagi iman dan kehidupan gereja masa kini.
Melalui pemahaman teologis ini, pembaca diajak meneladani nilai kasih,
pengorbanan, dan pelayanan Yesus sebagai dasar iman dan praktik Kristen yang

autentik.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur dengan metode

kualitatif untuk menafsirkan makna dan gagasan teologis tentang konsep Mesias

dalam korpus Perjanjian Baru. Sumber data mencakup buku ilmiah, jurnal, dan

¢ Rivhan Andry Wardhani Sabuna, “MENJAWAB PANDANGAN DUNIA MENGENAI MESIAS
MENURUT INJIL MATIUS” 2, no. April (2022): 358-77,
https://doi.org/https://doi.org/10.38091/man_raf.v8i2.184.

7 Dina Elisabeth Latumahina, “KEMESIASAN YESUS BERDASARKAN LUKAS 4:18-19 SEBAGAI
DASAR HOLISTIC MINISTRY  GEREJA,” Missio  Ecclesine 2, mno. 2 (2013): 111-24,
https://doi.org/https://doi.org/10.52157/me.v2i2.28.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 321



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

literatur teologis relevan.® Analisis dilakukan secara induktif melalui: pertama,
penelusuran teks-teks dari Injil, Kisah Para Rasul, surat-surat Paulus, hingga
Wahyu. Kedua, menemukan pola, penekanan teologis, dan pergeseran makna
Mesias dari harapan politis Yahudi menuju penggenapan rohani dalam Yesus
Kristus. Ketiga, sintesis teologis menunjukkan bahwa kemesiasan Yesus dipahami
bukan sebagai kekuasaan duniawi, melainkan sebagai realitas rohani yang

membentuk identitas dan spiritualitas baru gereja di tengah masyarakat majemuk.’

HASIL DAN PEMBAHASAN

Mesias Dalam Injil Sinoptik
Dalam keempat Injil, tampak dengan jelas bahwa masyarakat pada masa

Yesus hidup menantikan hadirnya seorang tokoh yang diyakini sebagai Mesias
yang dijanjikan. Penantian ini bukan sekadar harapan religius yang samar,
melainkan menjadi keyakinan yang hidup dalam kesadaran kolektif umat Israel,
sebagaimana tergambar dalam berbagai kesaksian para penulis Injil. Injil Yohanes,
misalnya, menyinggung secara eksplisit pengakuan dan perbincangan masyarakat
mengenai Mesias dalam beberapa perikop (Yoh. 1:20, 41; 4:29; 7:31), yang
menunjukkan bahwa figur Mesias telah menjadi bagian dari ekspektasi teologis dan
sosial pada abad pertama. Pemahaman ini juga diperkuat dalam Injil-injil Sinoptik,
yang menegaskan identitas Mesias sebagai keturunan Daud, simbol legitimasi
kerajaan dan pemenuhan nubuat-nubuat Perjanjian Lama (Mat. 21:9; 22:42). Asal-
usul-Nya yang dikaitkan dengan kota Betlehem (Mat. 2:5) menegaskan
kesinambungan antara nubuat para nabi dan kenyataan historis kelahiran Yesus.
Lebih jauh lagi, Injil Yohanes mencatat keyakinan bahwa ketika Sang Mesias
datang, Ia akan hidup untuk selama-lamanya (Yoh. 12:34), menggambarkan konsep
Mesias yang bukan hanya bersifat politis, tetapi juga memiliki dimensi kekal dan
transenden. Dengan demikian, Injil-Injil menampilkan harapan mesianis bukan
sekadar sebagai doktrin teologis, melainkan sebagai dinamika iman yang
membentuk pandangan dan harapan umat pada masa itu terhadap karya
penyelamatan Allah yang terwujud dalam diri Yesus Kristus.'® Apa yang tergenapi
dalam Perjanjian Baru merupakan sebuah nubuatan yang telah tercatat dalam teks-

teks Perjanjian Lama mengenai mesias.!!

8 Clare Watkins, “Qualitative Research in Theology,” The Wiley Blackwell Companion, 2022, 16-26,
https://doi.org/https://doi.org/10.1002/9781119756927.ch3.

° Timotius, Sutrisno, and Bobby Kurnia Putrawan, “Dialog Sosial Sebagai Salah Satu Model Misi
Dalam Masyarakat Majemuk,” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 11, no. 2 (2022): 101-14.

10 George Eldon Ladd, Teologi Perjanjian Baru I, Terj: Urbanus Selan (Bandung: kalam hidup, 2002), 182.

11 Gilbeth Pramana and Yosef Yunandow, “Penggunaan Yesaya 7 : 14 Oleh Matius Sebagai Nas Profetik
Mesianik Kelahiran Yesus : Studi Intertekstual” 13, no. 2 (2024): 109-28.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 322



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

Di masa Yesus Kristus hidup, telah terjadi kebingungan di antara orang-
orang Yahudi tentang Mesias yang telah mereka nanti-nantikan itu. Ketidakpastian
mengenai identitas dan peran Mesias tampak dalam berbagai catatan yang
disampaikan oleh para penulis Injil. Masing-masing Injil menggambarkan
kerinduan dan harapan umat akan kedatangan Sang Mesias, namun penyajiannya
tidak selalu bersifat langsung maupun konsisten secara historis. Dengan kata lain,
teks-teks Injil lebih merefleksikan pandangan umum masyarakat Yahudi tentang
figur Mesias pada masa itu daripada memberikan penjelasan kronologis atau
teologis yang sistematis.!?

Injil Matius mencatat bahwa para ahli Taurat dan penasehat Raja Herodes
memiliki pengetahuan tentang nubuat mengenai kelahiran Mesias yang akan
muncul di kota Betlehem (Mat. 2:3-5). Catatan ini menunjukkan bahwa harapan
akan datangnya Sang Mesias bukan hanya dimiliki oleh kalangan rakyat biasa,
tetapi juga diketahui oleh para pemimpin agama dan politik pada masa itu.
Sementara itu, Injil Lukas menyajikan situasi yang serupa, di mana masyarakat
pada zaman Yohanes Pembaptis menduga bahwa dialah Mesias yang dijanjikan
(Luk. 3:15). Dugaan tersebut memperlihatkan betapa kuatnya ekspektasi mesianis
di tengah-tengah umat Israel, hingga setiap tokoh rohani yang berpengaruh mudah
dihubungkan dengan figur Mesias.

Di sisi lain, Injil Yohanes menampilkan kesaksian pribadi Yohanes
Pembaptis yang secara tegas menolak anggapan tersebut, dengan menyatakan
bahwa dirinya bukan Mesias yang dinantikan (Yoh. 1:20). Yohanes juga mencatat
peristiwa menarik ketika beberapa orang yang kemudian menjadi murid Yesus
menyimpulkan, berdasarkan pertemuan pertama mereka dengan-Nya, bahwa
mereka telah menemukan Sang Mesias (Yoh. 1:42). Pernyataan ini lebih
mencerminkan keyakinan pribadi mereka yang lahir dari pengalaman iman
ketimbang pengakuan resmi atau pemahaman teologis yang matang tentang siapa
Mesias itu sebenarnya.'® Sebenarnya ada kerinduan yang dalam dari antara orang
Yahudi pada waktu itu akan kehadiran Mesias, namun mereka tidak mengetahui
secara pasti karena begitu banyak pandangan akan Mesias yang muncul di inter

testamental * Pemikiran ortodok yang sesuai dengan yang disampaikan oleh para

12 Timotius Timotius and Marthin Steven Lumingkewas, “Eskatologis Matius Dalam Perspektif
Nubuatan Hosea,” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 126-39,
https://doi.org/10.54592/jct.v2i2.77.

13 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 268-69.

14 Theodorus Miraji, “PENGARUH KEADAAN POLITIK TERHADAP KONSEP KERAJAAN
MESIANIK PADA MASA INTERTESTAMENTAL,” LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 2, no. 1 (2020): 42-61,
https://doi.org/https://doi.org/10.37731/log.v2i1.47.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 323



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

nabi Perjanjian Lama telah tergerus oleh kepentingan-kepentingan politik sehingga
konsep tentang Mesias tersebut menjadi samar-samar.

Yohanes mengisahkan bahwa murid-murid sedang mencari seorang yang
dapat mereka akui sebagai Mesias yang dijanjikan itu. Di antara orang Samaria,
pengharapan terhadap kedatangan Mesias tersebut juga sudah merupakan hal
yang umum (Yoh. 4:2 dan seterusnya). Kebingungan ini juga terlihat dalam laporan
Yohanes tentang Yerusalem yang tidak tahu akan asal-usul Mesias, namun asal-
usul Yesus mereka mengetahui (Yoh. 7:31). Selain itu, terdapat pula keyakinan di
kalangan masyarakat bahwa kedatangan Mesias akan disertai dengan berbagai
tanda dan mukjizat sebagai bukti keilahian serta legitimasi-Nya.

Pandangan ini begitu kuat memengaruhi cara orang menilai karya dan
pelayanan Yesus. Ketika Yesus melakukan berbagai tanda ajaib, banyak orang
kemudian menafsirkan perbuatan-perbuatan itu sebagai bukti nyata bahwa Dialah
Mesias yang telah lama dinantikan (bdk. Yoh. 7:31 dan seterusnya). Dengan
demikian, pengenalan terhadap Yesus sebagai Mesias dalam konteks ini lebih
didasarkan pada pengalaman empiris atas mukjizat-mukjizat-Nya ketimbang
pemahaman teologis yang mendalam mengenai identitas dan misi keselamatan-
Nya.

Imam-imam telah menjadi cemas atas tanda-tanda yang dibuat Yesus
sehingga mereka merencanakan untuk membunuh Yesus (Yoh. 11:45-53), bahkan
ada tuntutan dari pengikutNya ketika memberi makan kepada banyak orang agar
Yesus diangkat sebagai raja. Tetapi dengan menyingkirkan Yesus dari maksud
demikian (Yoh. 6:15), banyak orang yang tadinya memberikan dukungannya
kemudian menarik kembali dukungannya (Yoh. 6:66). Ketika Yesus diadili oleh
penguasa-penguasa Roma, Yesus menyatakan bahwa diriNya sebagai Mesias sang
Raja (Luk. 23:2) 5. Pilatus menyebut bahwa Yesus sebagai seorang “yang disebut
Mesias” (Mat. 27:17)%, dan orang-orang yang mencemoohNya ketika Yesus
disalibkan. Laporan Injil-injil ini sebagai bukti bahwa ada ketidakpastian terhadap
Yesus sebagai Mesias, walaupun ada pernyataan bahwa Yesus sebagai Mesias '7. Ini
semua merupakan laporan dalam Injil tentang kebingungan orang Yahudi terhadap
Yesus Kristus.

15 Sinonim Lase and Moses Wibowo, ‘Nubuat Tentang Mesias Menurut Nabi Yesaya, Yeremia,

Dan Yehezkiel’, Jurnal Teologi Injili Dan Pendidikan Agama, . 1, No. 3.3 (2023), pp. 72-84.

16 Leopold Apri Zendo and Nora D. Simanjuntak, “NUBUAT MESIANIS DAN PEMENUHANNYA
DALAM INJIL MATIUS,” Rajawali 22, no. 2 (2025): 98-105.

17 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 275-76.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 324



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

Pengakuan Para Murid Terhadap Yesus

Dalam Injil Sinoptik, pengakuan Petrus bahwa Yesus adalah Mesias menjadi
momen penting dalam pemahaman para murid tentang identitas dan misi-Nya.
Ketiga Injil Matius, Markus, dan Lukas menampilkan peristiwa ketika Yesus
menanyakan siapa diri-Nya, dan Petrus menjawab bahwa Ia adalah Mesias yang
diutus Allah (Mat. 16:13-20; Mrk. 8:27-30; Luk. 9:18-21). Meski terdapat variasi
redaksi, inti pengakuan tetap sama: Yesus diakui sebagai Mesias, meskipun makna
teologisnya, terutama terkait penderitaan dan kematian-Nya belum sepenuhnya
dipahami para murid.’® Dalam Injil Markus dan Lukas, Yesus bertanya, “Kata
orang, siapa Aku ini?”, sementara Matius menulis, “Kata orang, siapa Anak
Manusia itu?”. Pertanyaan ini penting karena menyentuh identitas Yesus sebagai
pribadi yang ilahi sekaligus manusiawi. Jawaban Petrus, “Engkau adalah Kristus,”
menegaskan penggenapan harapan Mesianik dari Perjanjian Lama, bahwa
kehadiran Yesus merupakan wujud nyata karya Allah yang kekal dalam kerajaan-
Nya; sedangkan Lukas mengungkapkan “Kristus dari Allah (Luk. 9:20), dan
Matius mengungkapkan “Engkau adalah Mesias, Injil Matius menggunakan kata
Mesias, yang berarti orang yang diurapi (yang dalam terjemahan Yunani menjadi
Kristus).

Istilah Mesias merujuk pada raja yang dinantikan Israel berdasarkan nubuat
Perjanjian Lama dan dipahami sebagai pusat karya anugerah Allah di dunia,®
“Anak Allah yang hidup” (Mat. 16:16). Perbedaan penekanan dalam Injil
mencerminkan tujuan teologis masing-masing penulis: Markus menampilkan
Yesus sebagai Hamba, Matius sebagai Raja atau Mesias, dan Lukas sebagai Anak
Manusia. Penambahan keterangan pada gelar Mesias berfungsi menegaskan
maknanya secara rohani, bukan politis.* Seperti dijelaskan Ladd, pengakuan Petrus
lahir dari pengamatan terhadap karya Yesus melalui pengajaran, mukjizat, dan
pengusiran setan yang mengonfirmasi kemesiasan-Nya sebagai penggenapan
rohani, bukan simbol kekuasaan duniawi.

Jawaban Petrus atas pertanyaan Yesus mencerminkan pengakuan akan
kesadaran Yesus sebagai Mesias, namun pemahaman Yesus tentang kemesiasan
berbeda dari harapan politis bangsa Yahudi. Ia menolak gagasan Mesias sebagai
pembebas duniawi dan menegaskan misi rohani yang berlandaskan Kkasih,
pengampunan, dan perdamaian, bukan kekuasaan atau kekerasan. Dengan

menolak semangat revolusioner yang berkembang saat itu, Yesus menampilkan

18 (Donald Guthrie 2016, 295-296)

19 Donald B. Kraybill, Kerajaan Yang Sungsang, BPK Gunung Mulia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2005).
20 Heer De, Tafsiran Alkitab Injil Matius 1-12 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008).

2 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 271.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 325



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

Mesias yang datang bukan untuk menaklukkan dengan pedang, melainkan untuk
membarui hati manusia melalui kasih Allah sebagaimana ditegaskan dalam
Khotbah di Bukit yang menantang logika politik zaman-Nya.?

Pertanyaan Yesus kepada para murid tentang identitas-Nya mencerminkan
kesadaran mendalam akan misi yang harus Ia genapi sesuai nubuat Perjanjian
Lama. Yesus memahami bahwa harapan mesianis Israel bukanlah pemulihan
politik, melainkan pembaruan rohani dan rekonsiliasi manusia dengan Allah.
Karena itu, Ia menolak penggunaan gelar “Mesias” secara terbuka agar tidak
disalahartikan sebagai simbol perjuangan politik (Mrk. 8:30). Sikap ini menegaskan
bahwa misi-Nya berakar pada kasih dan keselamatan ilahi, bukan ambisi
kekuasaan duniawi.?

Dalam Injil Sinoptik ini juga mengungkapkan Yesus sebagai Mesias (Kristus)
dalam pertanyaan yang dilontarkan oleh Kayafas “Apakah Engkau Kristus?”
dalam pengadilan sebelum Yesus disalibkan (Mat 26:57-68; Mrk. 14:53-65). Di sini
juga terdapat perbedaan antara Matius dan Markus. Matius mengungkapkan
“apakah Engkau Mesias, Anak Allah?”, sedangkan Markus mengungkapkan
“apakah Engkau Mesias, Anak Allah dari Yang Terpuji?”. Sebenarnya ungkapan
terpuji merupakan istilah khusus dalam bahasa Ibrani untuk Allah, namun
sebenarnya maknanya dari kedua pertanyaan tersebut adalah sama 2. Kayafas
menghubungkan antara kemesiasan dengan Anak Allah, yang menurut keyakinan
Yahudi Anak Allah adalah pribadi yang memiliki eksistensi sebagai Allah.
Ungkapan bisa berbeda, namun ide keyakinan terhadap Yesus sebagai Mesias
(Kristus) adalah keyakinan yang sangat kuat, harga mati. Semua hal ini mengacu
kepada tulisan-tulisan dari kitab-kitab nabi di Perjanjian Lama yang begitu
meyakinkan mengenai mesias itu

Yesus memberikan jawaban terhadap pertanyaan Ketika ditanyai tentang
identitas-Nya, Yesus menjawab, “Akulah Dia, dan kamu akan melihat Anak
Manusia duduk di sebelah kanan Yang Mahakuasa dan datang di tengah awan di
langit” (Mrk. 14:62), secara tegas menegaskan diri-Nya sebagai Mesias sejati.?s
Pernyataan ini memicu kemarahan Kayafas yang menuduh-Nya menghujat karena
menyamakan diri dengan Anak Manusia dalam nubuat Daniel. Di hadapan Pilatus,

Yesus kembali menegaskan identitas-Nya dengan jawaban bijak, “Engkau sendiri

2 Fredy Simanjuntak and Fereddy Siagian, “Menelisik Makna Metafora Kerajaan Allah Dalam
Kehidupan Gereja : Antara Utopia Atau Existensi” 2, no. 2 (2021): 99-109, https://doi.org/http://sttikat.ac.id/e-
journal/index.php/magnumopus.

2 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1.

24 Donald Guthrie, 273.

% Pieter G.O. Sunkudon, “Kristus Dalam Nubuatan Perjanjian Lama,” Metalogia 1, no. 2 (2021): 35-48.

26 Kraybill, Kerajaan Yang Sungsang.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 326



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

mengatakannya,” (Mat. 27:11; Mrk. 15:2; Luk. 23:3), menyingkap bahwa
kemesiasan-Nya bukan bersifat politis seperti tuduhan orang Yahudi, melainkan
rohani dan ilahi, menggenapi nubuat keselamatan Allah.”” Hal ini sama seperti yang
terjadi pada waktu di hadapan Imam Besar.

Berdasarkan data yang diperoleh dari Injil Sinoptik, tampak jelas bahwa
teks-teks tersebut tidak hanya menampilkan pengakuan para murid, orang Yahudi,
dan bahkan Yesus sendiri tentang kemesiasan-Nya, tetapi juga merekonstruksi
pemahaman tentang identitas Mesias secara mendasar. Injil Matius, Markus, dan
Lukas memperlihatkan bahwa konsep Mesias yang semula dipahami dalam
kerangka politis yaitu sebagai tokoh pembebas yang diharapkan memulihkan
kekuasaan Israel, mengalami pergeseran makna yang signifikan. Melalui narasi
pelayanan, pengajaran, dan penderitaan Yesus, para penulis Injil menafsirkan
kembali kemesiasan itu sebagai jalan penderitaan dan pengorbanan, bukan
kemenangan politik. Dengan demikian, Injil Sinoptik menghadirkan sebuah
transformasi teologis: Mesias yang dahulu diharapkan sebagai raja penakluk kini
ditampilkan sebagai hamba yang menderita, yang justru melalui penderitaan dan

salib menghadirkan pembebasan sejati bagi umat manusia.

Mesias Menurut Injil Yohanes dan Surat Yohanes

Menurut kesaksian Injil Yohanes, para murid Yesus sejak awal telah
mengenali-Nya sebagai Mesias yang dijanjikan. Dalam Yohanes 1:41-45,
diceritakan bahwa Andreas, setelah bertemu dengan Yesus, segera
memberitahukan kepada saudaranya, Simon Petrus, bahwa ia telah menemukan
Mesias. Tak lama kemudian, Filipus juga menyampaikan kabar serupa kepada
Natanael dengan berkata, “Kami telah menemukan Dia yang disebut oleh Musa dalam
Kitab Taurat dan oleh para nabi” (Yoh. 1:45). Pernyataan ini menunjukkan bahwa
pengenalan mereka terhadap Yesus tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan
berakar pada pemahaman teologis dan harapan mesianis yang bersumber dari
tradisi Perjanjian Lama. Peristiwa perjumpaan pertama para murid dengan Yesus
ini memiliki makna yang sangat mendalam sehingga Yohanes merasa perlu
menuliskannya secara rinci dalam Injilnya, sementara catatan serupa tidak
ditemukan dalam Injil-injil Sinoptik. Hal tersebut memperlihatkan bahwa bagi
Yohanes, pengalaman awal para murid dalam mengenali identitas Yesus sebagai
Mesias merupakan dasar penting bagi iman mereka. Penting untuk diingat bahwa
tujuan utama penulisan Injil Yohanes adalah agar para pembacanya sampai pada

keyakinan bahwa Yesus adalah Kristus, Anak Allah, dan melalui iman kepada-Nya

27 Kraybill.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 327



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

mereka memperoleh hidup yang kekal (Yoh. 20:31).2® Dengan demikian, narasi
mengenai pengakuan para murid di awal pelayanan Yesus bukan sekadar catatan
historis, melainkan bagian integral dari maksud teologis Yohanes untuk menuntun
pembacanya kepada iman yang sejati kepada Mesias yang hidup.

Dalam percakapan Yesus dengan perempuan Samaria (Yoh. 4:25), tema
tentang Mesias ditegaskan secara jelas. Meskipun pemahaman perempuan itu
masih samar, Yesus menyingkapkan diri-Nya sebagai Mesias sejati. Injil Yohanes
menekankan pengakuan ini melalui kesaksian para murid, perempuan Samaria,
dan Marta (Yoh. 11:27), untuk menegaskan bahwa Yesus adalah Kristus, Anak
Allah (Yoh. 20:31). Yohanes menolak penafsiran politis terhadap kemesiasan Yesus,
sebagaimana tampak saat Ia menolak dijadikan raja setelah memberi makan lima
ribu orang (Yoh. 6:15). Dengan demikian, Yohanes menghadirkan Yesus sebagai
Mesias rohani yang datang membawa keselamatan kekal, bukan kekuasaan
duniawi.”

Ungkapan “Raja orang Yahudi” dalam Injil Yohanes memuat makna teologis
yang mendalam tentang kemesiasan Yesus. Sebutan ini pertama kali muncul dalam
pengakuan iman Natanael (Yoh. 1:49) dan kembali terdengar saat orang banyak
menyambut Yesus di Yerusalem (Yoh. 12:13). Namun, pada kisah penyaliban (Yoh.
19:3, 19), gelar yang sama dipakai sebagai ejekan. Yohanes menampilkan ironi
rohani bahwa gelar yang semula merupakan pengakuan iman berubah menjadi
penghinaan, tetapi justru melalui penderitaan dan salib, Yesus menampakkan diri
sebagai Raja sejati yang menggenapi kemesiasan-Nya secara rohani, bukan politis.*

Yohanes menyoroti pandangan beragam masyarakat Yahudi tentang Mesias,
ada yang menganggap Ia akan datang secara misterius (Yoh. 7:27), menampilkan
tanda-tanda ajaib (Yoh. 7:21), atau hidup kekal tanpa mengalami kematian (Yoh.
12:34). Untuk menegaskan identitas Yesus sebagai Mesias sejati, Yohanes
menuliskan pernyataan Yesus bahwa Ia datang dari Allah dan diutus oleh-Nya
(Yoh. 7:29). Yesus juga digambarkan sebagai terang yang menerangi kegelapan
manusia (Yoh. 12:35) serta jalan dan kebenaran yang membawa hidup (Yoh. 14:6).
Dengan demikian, kemesiasan Yesus dalam Injil Yohanes dipahami bukan secara

politis, melainkan sebagai penggenapan rohani dan ilahi dari rencana keselamatan
Allah).3!

28 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 275.

2 Malla Sinha et al., “Keragaman Penghayatan Kristologis Dalam Alkitab,” Jurnal Pendidikan Kristiani
Dan Kateketik Katolik 2, no. 2 (2025): 37-45, https://doi.org/https://doi.org/10.61132/anugerah.v2i2.847.

3% Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 276.

31 Sensius Amon Karlau, “Finalitas Yesus Sang Mesias Dan Juruselamat Menurut Analisis Teks
Yohanes 14:6,” Luxnos: Jurnal Sekolah TInggi Teologi Pelita Dunia 9, no. 2 (2023): 250-67,
https://doi.org/https://doi.org/10.47304/jl.v9i2.316.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 328



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

Walaupun Yohanes dalam injilnya ini berusaha untuk menjelaskan dan
membuktikan bahwa Yesus itu Mesias, namun terdapat juga penjelasan bahwa
Yesus sebagai Anak Allah. Pandangan Yohanes tentang Mesias juga berbeda
dengan pandangan pada umumnya pada waktu itu tentang Mesias. Mereka
cenderung mengaitkan Mesias dalam peran politik, namun Yohanes lebih
menekankan peran Mesias dalam hal rohani.?? Dalam surat-surat Yohanes, gelar
Mesias telah diterima dengan tegas. Perpaduan kata “Yesus Kristus” terdapat
dalam surat Yohanes ini, seperti: 1 Yohanes 1:3; 2:1; 3:23; 4:2; 5:6; 5:20; dan 2 Yohanes
7. Tetapi kesaksian yang paling penting dalam surat 1 Yohanes ialah mengenai
mereka yang menyangkal bahwa Yesus adalah Mesias (1 Yoh 2:22; 4:3; band. 2 Yoh
7). Ia menegaskan bahwa menerima Yesus sebagai mesias merupakan bagian yang
hakiki dalam iman Kristen (1 Yoh 5:1). Kristologi Yohanes ini pandangannya sama
dengan pemikiran orang Kristen mula-mula. Sehubungan dengan konsep Mesias
ada penekanan pada Anak Allah dalam surat 1 Yohanes yang sama beratnya
dengan dalam Injil Yohanes.?* Pengakuan Yohanes terhadap Yesus sebagai Mesias

tidak diragukan, baik dalam Injilnya maupun suratnya.

Mesias Menurut Kitab Kisah Para rasul

Kisah Para Rasul 2:36 menyatakan, “Allah telah membuat Yesus, yang kamu
salibkan itu, menjadi Tuhan dan Kristus,” sebagai deklarasi penting jemaat mula-
mula tentang identitas Yesus setelah kebangkitan-Nya. Ayat ini menegaskan bahwa
Yesus bukan sekadar manusia yang disalibkan, melainkan Tuhan yang ditinggikan
oleh Allah. Pemahaman ini menjadi dasar iman Kristen awal, yang melihat Yesus
tidak hanya sebagai Guru atau Mesias, tetapi juga sebagai Tuhan yang hidup dan
layak disembah, menyatukan dimensi kemanusiaan dan keilahian-Nya dalam satu
kesaksian iman.

Kisah Para Rasul 2:36 berada dalam konteks khotbah Petrus tentang
kematian, kebangkitan, dan kenaikan Yesus ke surga peristiwa yang ia saksikan
sendiri. Dalam khotbah itu, Petrus menegaskan bahwa Yesus adalah Kristus
(Mesias) yang dijanjikan. Bruce menjelaskan bahwa rangkaian peristiwa tersebut
merupakan penggenapan nubuat Mazmur 110:34-35, “Tuhan telah berfirman
kepada Tuanku: Duduklah di sebelah kanan-Ku, sampai Kubuat musuh-musuh-

Mu menjadi tumpuan kaki-Mu.” Dengan demikian, bukan Daud yang

32 Robert Pangaribuan, “’Menyikapi Perbedaan Pandangan Christology from Above and Christology
from Below,”” SOTIRIA 2, no. 1 (2019): 16-29, https://doi.org/https://doi.org/10.47166/sot.v2il.4.

% Iman Kristina Halawa, “Isu-Isu Kristologi Kontemporer: Memahami Ketuhanan Yesus Di Tengah
Tantangan Global,” LENTERA NUSANTARA 4, no. 1 (2024): 81-95,
https://doi.org/https://jurnal.sttkn.ac.id/index.php/JL/index.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 329



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

dibangkitkan dan dimuliakan, melainkan Yesus sebagai Raja Mesias yang duduk
di sebelah kanan Allah. ** Secara lebih jauh diungkapkan bahwa “menjadi Tuhan
dan Kristus” berkaitan dengan kemenangan dan kenaikan Yesus yang
menunjukkan kedaulatan kemesiasanNya (bandingkan, Rm. 1:4; Flp. 2:9-11).

Dalam Kisah Para Rasul, nama “Kristus” sering digunakan sebagai gelar
yang menegaskan otoritas ilahi Yesus. Para rasul melakukan mujizat dengan
menyebut “nama Yesus Kristus” (Kis. 3:6; 4:10), menandakan bahwa setelah
kebangkitan, Allah meninggikan Yesus bukan hanya sebagai Mesias yang
menderita, tetapi sebagai “Mesias-Tuhan” yang dimuliakan. 3> Dalam Kisah 3:20
ditegaskan bahwa Yesus diutus sebagai Kristus yang membawa pemulihan, dan
kuasa-Nya dinyatakan melalui kesembuhan serta kebangkitan. Kisah 4:26 yang
mengutip Mazmur 2:2 menunjukkan bahwa Yesus adalah “Yang Diurapi,” Hamba
Kudus Allah. Pengurapan ini menegaskan peran dan panggilan Yesus sebagai
Mesias sejati yang diutus untuk menyatakan karya keselamatan Allah. 3¢.

Dalam gereja mula-mula, inti pemberitaan para rasul berpusat pada
pengakuan bahwa “Yesus adalah Mesias” (Kis. 5:42). Pesan ini menjadi dasar
teologis dan fondasi iman Kristen awal. Filipus memberitakan Yesus sebagai Mesias
di Samaria (Kis. 8:5, 12), sementara Paulus menegaskannya dalam pelayanannya di
Damsyik (Kis. 9:22). Petrus juga menyampaikan bahwa Yesus Kristus adalah Tuhan
bagi semua orang dan telah diurapi Allah dengan kuasa (Kis. 10:36, 38), serta
menegaskan bahwa keselamatan hanya diperoleh melalui iman kepada-Nya (Kis.
11:17). Gelar “Tuhan” dalam konteks ini bukan sekadar bentuk penghormatan,
melainkan pernyataan iman bahwa Yesus adalah Mesias yang ilahi dan sumber
keselamatan sejati (Kis. 24:24).

Tema kemesiasan Yesus juga menjadi pusat pelayanan Paulus di berbagai
tempat. Di Tesalonika, ia menegaskan bahwa Mesias harus menderita dan bangkit
dari kematian (Kis. 17:3), sementara di Korintus ia terus memberitakan kebenaran
yang sama (Kis. 18:5). Apolos pun membuktikan melalui Kitab Suci bahwa Yesus
adalah Mesias yang dijanjikan (Kis. 18:28). Kisah Para Rasul ditutup dengan
penegasan bahwa Paulus tetap mengajarkan Kerajaan Allah dan memberitakan
Yesus Kristus sebagai pusat iman (Kis. 28:31). Seluruh narasi menunjukkan bahwa
gereja mula-mula yang lahir dari komunitas Yahudi mengenali Yesus sebagai

Mesias yang dibangkitkan, diangkat sebagai utusan Allah, dan dimuliakan sebagai

3 Simanjuntak, Tafsiran Alkitab Masa Kini 3 Matius-Wahyu, Jilid 3 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1982),
356.

% Matthew Henry et al., The Bethany Parallel Commentary (Minnesota: Bethany House Publishers, 1983),
718.

3 (Donald Guthrie 2016, 277-279)

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 330



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

Raja serta Anak Allah. Keyakinan bahwa Yesus adalah Mesias inilah yang menjadi

dasar iman dan kehidupan kekristenan perdana.®”

Mesias Menurut Surat-surat Paulus

Bagi Paulus, sebutan Kristus tidak lagi hanya berfungsi sebagai gelar,
melainkan telah menjadi nama pribadi yang melekat pada Yesus sendiri. Dalam
Roma 9:5, Paulus menggunakan istilah kristos dengan makna yang sangat
mendalam, bukan sekadar menunjuk pada sosok Mesias dalam pengertian umum
bangsa Yahudi. Dalam pengakuannya tersebut, Paulus menegaskan bahwa Mesias
yang dimaksud bukan hanya manusia dalam wujud jasmani, tetapi memiliki natur
ilahi sepenuhnya. Dengan demikian, Kristus dipahami bukan sekadar utusan Allah,
melainkan Allah itu sendiri yang kekal, penuh kuasa, dan layak disembah. %
Ungkapan seperti “Yesus Kristus,” “Kristus Yesus,” atau “Tuhan Yesus Kristus”
yang sering muncul dalam surat-surat Paulus menunjukkan betapa mendalamnya
konsep Kristus dalam pemikirannya. Paulus tidak pernah meragukan bahwa Yesus
adalah Mesias, meskipun banyak orang Yahudi menolaknya. Setelah
pertobatannya, ia bukan hanya mengakui Yesus sebagai Mesias, tetapi juga
berusaha membuktikannya kepada sesama orang Yahudi di Damsyik. Pengalaman
perjumpaan pribadinya dengan Kristus menjadi titik balik besar dalam hidupnya
mengubahnya dari penentang iman menjadi saksi yang gigih tentang kemesiasan
dan keilahian Yesus.®

Pandangan Paulus tentang Mesias berbeda dari Injil-Injil yang menekankan
penderitaan Yesus, karena ia lebih menyoroti kebangkitan-Nya sebagai pusat iman.
Bagi Paulus, Mesias yang dahulu digambarkan sebagai sosok menderita kini
dinyatakan sebagai Kristus yang hidup dan berkuasa atas segala sesuatu. Sebutan
“Yesus Kristus” atau “Kristus Yesus” menjadi pengakuan iman bahwa Yesus
adalah Mesias yang dijanjikan. Paulus melihat penggenapan janji Allah terjadi
sepenuhnya dalam Kristus yang telah bangkit, yang bukan hanya menebus dosa
manusia, tetapi juga memerintah sebagai Raja dalam kerajaan rohani yang kekal.
Pandangannya dalam 2 Korintus 5:16 menandai perubahan cara mengenal Kristus
sebuah reorientasi teologis yang berpusat pada kuasa kebangkitan.

Menurut Ladd, sejak perjumpaannya dengan Yesus di jalan menuju
Damsyik, Paulus menyadari bahwa Yesus adalah Mesias yang dinantikan bangsa

Yahudi. Keyakinan ini membawanya pada pemahaman baru tentang sejarah

37 C Groenen, Sejarah Dogma Kristologi: Perkembangan Pemikiran Tentang Yesus Kristus Pada Umat Kristen,
1st ed. (Yogyakarta: Kanisius, 1998), 42—44.

3 (Henry et al. 1983, 935)

% Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1, 279-81.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 331



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

penebusan yang berpuncak pada kedatangan Mesias dalam kemuliaan untuk
mendirikan Kerajaan Allah yang eskatologis.*’ Paulus menempatkan Yesus dalam
kesinambungan sejarah keselamatan Israel sebagai penggenapan janji para nabi,
perjanjian, dan hukum Taurat (Rm. 1:2; 9:4-5). Bagi Paulus, karya Kristus
merupakan pemenuhan rencana Allah sebagaimana tertulis dalam Kitab Suci (1
Kor. 15:3). Ia menegaskan bahwa Kristus akan datang kembali dalam kemuliaan
untuk menegakkan kerajaan-Nya, menghakimi manusia, dan membinasakan
kejahatan dengan kuasa firman-Nya (2 Tes. 1:5; 2 Tes. 2:8; 2 Tim. 4:1).

Pemerintahan Yesus sebagai Mesias dimulai sejak kebangkitan-Nya dan
akan berlangsung hingga segala musuh ditaklukkan di bawah kaki-Nya (1 Kor.
15:25). Melalui pemerintahan itu, Ia menghancurkan segala kuasa dan otoritas
duniawi sebelum akhirnya menyerahkan Kerajaan kepada Allah Bapa (1 Kor.
15:24). Kerajaan Allah, dalam pandangan ini, merupakan pemerintahan ilahi yang
dinamis dan menebus, dijalankan melalui misi mesianik untuk memulihkan
keharmonisan di tengah dunia yang rusak dan menggenapi rencana penebusan
Allah. Pemerintahan Kristus yang bangkit bukan hanya sumber anugerah bagi
gereja, tetapi juga wujud kemenangan atas kekuatan-kekuatan rohani. Ridderbos
menegaskan bahwa Kristus adalah penggenapan janji Allah kepada Abraham
keturunan yang melalui-Nya semua bangsa diberkati (Gal. 3:8, 16, 29) serta
pembawa keselamatan eskatologis yang digenapi dalam terang nubuatan (Rm.
15:9-12).41

Penyataan Yesus sebagai Mesias yang dijanjikan Allah membentuk
kesadaran historis dan pemikiran eskatologis Paulus. Sebagai orang Yahudi, Paulus
tidak menolak eskatologi bangsanya, tetapi menafsirkannya ulang dengan pusat
pada Kristus. Baginya, masa depan keselamatan telah hadir kini melalui penebusan
Kristus yang membawa pembaruan hidup dan membentuk komunitas yang layak
bagi Kerajaan Allah. Pemahaman Paulus tentang kemesiasan Yesus menandai
transformasi besar dari konsep mesianik tradisional Yahudi: Yesus tidak
memerintah dengan kekuasaan politik, tetapi sebagai Tuhan yang bangkit dan
dimuliakan (Rm. 8:34; Kol. 3:1; 1 Kor. 15:25). Pemerintahan-Nya menaklukkan
bukan kerajaan dunia, melainkan kuasa-kuasa jahat dan maut sebagai musuh
terakhir (1 Kor. 15:26). Yesus menolak kerajaan duniawi (Yoh. 6:15) dan
menegaskan bahwa pemerintahan-Nya berasal dari tatanan surgawi yang

melampaui kekuasaan manusia (Yoh. 18:31).

40 George Eldon Ladd, Teologi Perjanjian Baru 2 [ilid 2 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 92.
4 Herman Riderbos, Pemikiran Utama Teologinya (Surabaya: Momentum, 2010), 42.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 332



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

Mesias Menurut Surat-surat Umum

Dalam bagian lain kitab-kitab dalam Perjanjian Baru, orang-orang kristen
Ibrani, mengharapkan bahwa ada beberapa bagian yang membuktikan bahwa
Yesus benar-benar Mesias. Yesus sebagai Mesias ini berkaitan dengan penguraian
tentang Imam Besar yang menggunakan kata Kristus (Ibr. 9:11). Penggunaan ini
menghubungkan fungsi Mesias dengan pekerjaan seorang pengantara. Karena itu
surat Ibrani sesuai dengan bukti Perjanjian Baru lainnya, terdapat pengajaran
tentang Mesias. Memang tema khas dari Ibrani ini adalah Melkisedek secara
terbatas mendukung gagasan tentang Mesias sebagai imam.*> Ladd berpendapat
bahwa Kristus adalah Imam Besar menurut peraturan Melkisedek, karena itu ia
lebih tinggi dibandingkan dengan keimaman Harun (Ibr. 5:5, 10; 6:20; 7:1-17).
Pelayanan yang dilaksanakan oleh Imam Besar yang baru ini tampak dari dua segji,
yaitu segi historis dan segi sorgawi. Yesus sendiri selaku Imam Besar dan korban
yang dipersembahkan oleh Imam Besar kepada Allah. Ia mempersembahkan
diriNya sendiri kepada Allah sebagai persembahan yang tidak bercacat (Ibr. 9:14;
7:27). Ia menyelesaikan dosa dengan mengorbankan diriNya (Ibr. 9:26); melalui
kematianNya, Ia mengadakan penyucian bagi dosa-dosa (Ibr. 1:3). kematianNya
mendamaikan dosa-dosa seluruh bangsa (Ibr. 2:17).4

Melalui kematianNya ini Kristus membuka jalan baru bagi orang percaya
melewati tabir, yaitu diriNya sendiri (Ibr. 10:20). Dalam konteks keimaman Kristus,
kitab Ibrani mengungkapkan kedatanganNya yang kedua kali. Penyelamatan
karena karya penebusan melalui darahNya tidak hanya mengandung makna
kekinian, melainkan juga aspek eskatologis. Aspek eskatologis keselamatan adalah
menanti kedatanganNya yang kedua kali, yaitu kepulangan akhir dari pada umat
tebusan ke kota sorgawi. Dalam surat 1 Petrus, ungkapan Yesus Kristus begitu
sering dipakai, dan hal tersebut seperti juga orang-orang kristen mula-mula. Gelar
Kristus digunakan dalam hubungan dengan penderitaan Yesus (1 Ptr. 1:11, 19; 2:21;
3:18; 4:1, 13; 5:1). Adajuga hubungan yang jelas dengan hamba yang menderita (1
Ptr. 2:21-25). Mengingat ayat ini bahwa Petrus percaya bahwa Yesus adalah Mesias
yang dengan sengaja menderita, namun ditekankan juga tentang Mesias yang
dibangkitkan (1 Ptr.1:3; 3:21) yang telah menaklukkan penderitaan dan kematian.

Dalam surat 1 Petrus, kebangkitan dan kenaikan Kristus menandai puncak
karya penebusan, ketika Ia dimuliakan dan duduk di sebelah kanan Allah sebagai
simbol kuasa dan kemuliaan-Nya. Kedudukan ini menegaskan otoritas Kristus atas

seluruh ciptaan, menunjukkan kemenangan-Nya atas maut, serta peran-Nya

42 Donald Guthrie, Teologi Perjanjian Baru 1.
4 George Eldon Ladd, Teologi Perjanjian Baru 2 [ilid 2 (Bandung: Penerbit Kalam Hidup, 2002), 285-86.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 333



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

sebagai perantara umat di hadapan Allah (1 Ptr. 3:22). Sejalan dengan Efesus 1:22
dan 1 Korintus 15:25, posisi Kristus di sebelah kanan Allah melambangkan
pemerintahan mutlak yang menaklukkan segala kuasa hingga seluruh musuh
berada di bawah kaki-Nya. Kuasa Kristus tidak hanya bersifat rohani, tetapi juga
mencakup seluruh tatanan kosmis, membawa pemulihan sempurna bagi ciptaan.
Kebangkitan Kristus bukan sekadar peristiwa sejarah, melainkan sumber hidup
baru dan pengharapan bagi orang percaya (1 Ptr. 1:23), karena Allah bekerja melalui
kebangkitan itu untuk memperbaharui manusia dan meneguhkan iman mereka
dalam pengharapan kekal.

Dalam surat 2 Petrus dan Yudas, tidak terdapat penjelasan eksplisit
mengenai gelar Mesias, meskipun sebutan Yesus Kristus kerap muncul dan selalu
dikaitkan dengan istilah Tuhan. Menariknya, hanya satu kali nama Yesus disebut
tanpa disertai gelar Kristus (2 Ptr. 1:12). Hal ini menunjukkan bahwa peran dan
identitas kemesiasan Yesus dalam kedua surat tersebut tidak pernah menjadi isu
yang diperdebatkan. Bahkan, meskipun gelar Kristus telah menjadi sebutan yang
bersifat formal dalam bahasa iman Kristen, makna teologisnya tetap diakui dan
dihormati sebagai bagian yang tak terpisahkan dari pengakuan akan ketuhanan
Yesus. Dalam kitab Wahyu, muncul juga gelar Yesus Kristus (Why. 1:1, 2, 5).

Wahyu 19 merupakan puncak dari kitab ini berkaitan berkaitan dengan
kedatangan Mesias yang berkemenangan, dan pasal-pasal sebelumnya melaporkan
persiapan kedatangan Mesias *. Kedatangan Mesias menghancurkan kejahatan dan
berkat kehidupan kekal. Kedatangan Mesias (kedatangan Kristus yang kedua kali)
yang dijelaskan dalam Wahyu 19:11-16, bertujuan untuk menghancurkan
kejahatan. la menunggang kuda putih dan mengenakan jubah yang bernoda darah.
Ia disertai oleh bala tentera sorga, namun mereka tidak turut berperang. Senjata
yang digunakanNya dalam peperangan adalah pedang tajam yang keluar dari
mulutNya, dan tidak ada kekuatan militer yang terlihat. Ia mengalahkan Binatang,
Nabi Palsu, dan para pengikutnya. Iblis yang dikalahkan itu dicampakkan ke dalam
lautan api beserta dengan binatang dan nabi palsu.

Wahyu 20 melaporkan tentang Mesias dengan kerajaan MileniumNya yang
penuh damai, yang disusul dengan pasal 21-22 dengan Kerajaan Kekal sebagai
puncak pencapaian kemesiasan pada waktu pembangunan Yerusalem Baru (Why.
21-22). Mesias mendirikan Kerajaan MileniumNya di muka bumi secara nyata, dan
bukan hanya pemerintahanNya di hati orang beriman. Ide ini sebenarnya sesuai
dengan pandangan kaum Yahudi kontemporer berkaitan dengan kedatangan

Mesias. Pada masa kini Kristus memerintah sebagai Tuhan dan Raja dalam hati

4 (Leon Morris 2009, 161)

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 334



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

orang percaya, namun pemerintahanNya terselubung, tak kelihatan dan tidak
dikenal oleh dunia. Pada masa akan datang pemerintahan Mesias ini akan
mempermuliakan Bapa, karena Ia memerintah sebagai Raja, dan menaklukkan
setiap kuasa yang memusuhiNya. Selanjutnya dilaporkan bahwa Iblis akan dirantai
dalam lubang yang tidak terduga dalamnya (Why. 20:2-3), agar tidak dapat

menyesatkan bangsa-bangsa.

Sintesis Teologis: Mesias dan Pembentukan Identitas Komunitas Kristen Mula-
mula

Dari keseluruhan kesaksian kitab-kitab Perjanjian Baru, terlihat bahwa
pemahaman tentang Mesias tidak berhenti pada tataran konsep, melainkan
berfungsi membentuk identitas teologis dan praksis komunitas Kristen mula-mula.
Pemahaman baru tentang Mesias sebagai pribadi yang menderita, bangkit, dan
dimuliakan menjadi dasar bagi pembentukan iman, ibadah, dan pola hidup umat
percaya. Komunitas Kristen awal menafsirkan penderitaan Kristus bukan sebagai
kegagalan, tetapi sebagai bentuk ketaatan ilahi yang membawa pembaruan rohani
dan keselamatan bagi dunia. Dalam konteks ini, pengharapan Yahudi akan Mesias
politik diredefinisi menjadi pengharapan rohani yang berpusat pada salib dan
kebangkitan.*

Gereja mula-mula memaknai kemesiasan Yesus sebagai panggilan untuk
hidup dalam kasih, pelayanan, dan kesetiaan kepada Allah di tengah tekanan sosial
maupun politik. Dengan menjadikan Yesus sebagai pusat iman dan penyembahan,
mereka memperlihatkan pergeseran dari identitas etnis Yahudi menuju identitas
baru yang universal, terbuka bagi semua bangsa. Dengan demikian, konsep Mesias
dalam Perjanjian Baru bukan hanya meneguhkan penggenapan nubuat-nubuat
Israel, tetapi juga menandai lahirnya komunitas baru yang hidup dari iman kepada
Kristus sebagai Tuhan dan Juruselamat. Identitas baru ini menjadi fondasi teologis
yang membedakan gereja mula-mula dari akar Yudaisme-nya, sekaligus menjadi
cikal bakal teologi Kristen yang menekankan pengharapan eskatologis,

transformasi rohani, dan solidaritas kasih di dalam tubuh Kristus.

KESIMPULAN
Nubuat Perjanjian Lama menegaskan harapan akan Mesias keturunan Daud

yang memulihkan kerajaan Allah secara adil dan kekal. Dalam perkembangannya,

> Yaer Yustien, Andi Kristian, and Gagah Hawino, “Perkembangan Kristologi Abad Pertama Sampai
Dengan Abad Ke-5" Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmi  Sosial 2, no. 10 (2025): 284-89,
https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.15450158.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 335



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

masa intertestamental membentuk pemahaman Mesias yang bernuansa politis
akibat tekanan sosial dan penjajahan. Perjanjian Baru menegaskan bahwa konsep
Mesias tersebut digenapi dalam diri Yesus Kristus. Ia hadir bukan sebagai
pembebas politik, melainkan sebagai Mesias rohani dan pembawa keselamatan.
Melalui kelahiran, kematian, kebangkitan, dan kenaikan-Nya, Yesus menghadirkan
pembaruan spiritual yang mendasar. Karya penebusan ini menjadi fondasi
terbentuknya Gereja sebagai komunitas yang diperbarui. Gereja dipanggil untuk
mewujudkan nilai Kerajaan Allah dalam kehidupan dunia. Penggenapan penuh
Kerajaan Allah masih bersifat eskatologis. Umat Kristen hidup dalam pengharapan
akan pemerintahan Kristus yang sempurna. Keyakinan ini meneguhkan iman akan

Kerajaan-Nya yang kekal dan nyata.

REFERENSI
Aritonang, Arthur. “Teologi Perjanjian Baru Mengungkap Siapakah Yesus

Sebenarnya.” THEOLOGIA INSANI: Jurnal Theologia, Pendidikan, Dan
Misiologia Intergratif 3, no. 1 (2024): 102-9.
https://doi.org/https://doi.org/10.58700/theologiainsani.v3il.62.

Balo, Desy Flourensia, and Yohan Brek. “Transformasi Paradigma Kemesiasan
Yesus sebagai Model Peran Panutan bagi Pendidikan Politik Kristen : Sebuah
Pandangan Teologis berdasarkan Daniel 7:13-14 & Markus 8:27-30.”
TENTIRO: Jurnal Pendidikan Dan Kesehatan 1, no. 1 (2024): 1-10.
https://doi.org/https://doi.org/10.70420/pt9p2b48.

Burkett, Delbert, and Larry W. Hurtado. Lord Jesus Christ: Devotion to Jesus in Earliest
Christianity. Journal of the American Oriental Society. Vol. 124. Grand Rapids:
Eerdmans Publihing Company, 2004. https://doi.org/10.2307/4132167.

De, Heer. Tafsiran Alkitab Injil Matius 1-12. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008.

Donald Guthrie. Teologi Perjanjian Baru 1. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016.

George Eldon Ladd. Teologi Perjanjian Baru I, Terj: Urbanus Selan. Bandung: kalam
hidup, 2002.

Groenen, C. Sejarah Dogma Kristologi: Perkembangan Pemikiran tentang Yesus Kristus
pada Umat Kristen. 1st ed. Yogyakarta: Kanisius, 1998.

Halawa, Iman Kristina. “Isu-isu Kristologi Kontemporer: Memahami Ketuhanan
Yesus di Tengah Tantangan Global.” LENTERA NUSANTARA 4, no. 1 (2024):
81-95. https://doi.org/https://jurnal.sttkn.ac.id/index.php/JL/index.

Henry, Matthew, Jamieson, Fausset, Brown, and Adam Clarke. The Bethany Parallel
Commentary. Minnesota: Bethany House Publishers, 1983.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 336



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026

Herman Riderbos. Pemikiran Utama Teologinya. Surabaya: Momentum, 2010.

Karlau, Sensius Amon. “Finalitas Yesus Sang Mesias dan Juruselamat menurut
Analisis Teks Yohanes 14:6.” Luxnos: Jurnal Sekolah TInggi Teologi Pelita Dunia
9, no. 2 (2023): 250-67. https://doi.org/https://doi.org/10.47304/jl.v9i2.316.

Kraybill, Donald B. Kerajaan Yang Sungsang. BPK Gunung Mulia. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2005.

Ladd, George Eldon. Teologi Perjanjian Baru 2 [ilid 2. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2002.

— — —. Teologi Perjanjian Baru 2 Jilid 2. Bandung: Penerbit Kalam Hidup, 2002.

Lase, Sinonim, and Moses Wibowo. “Nubuat tentang Mesias menurut Nabi Yesaya,
Yeremia, dan Yehezkiel.” Jurnal Teologi Injili Dan Pendidikan Agama . 1, No. 3,
no. 3 (2023): 72-84.

Latumahina, Dina Elisabeth. “Kemesiasan Yesus berdasarkan Lukas 4:18-19 sebagai
Dasar Holistic Ministry Gereja.” Missio Ecclesiae 2, no. 2 (2013): 111-24.
https://doi.org/https://doi.org/10.52157/me.v2i2.28.

Leon Morris. Teologi Perjanjian Baru 3. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2009.

Miraji, Theodorus. “Pengaruh Keadaan Politik terhadap Konsep Kerajaan Mesianik
pada Masa Intertestamental.” LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 2, no. 1 (2020):
42-61. https://doi.org/https://doi.org/10.37731/log.v2il1.47.

Pangaribuan, Robert. ““Menyikapi Perbedaan Pandangan Christology from Above
and Christology from Below.”” SOTIRIA 2, no. 1 (2019): 16-29.
https://doi.org/https://doi.org/10.47166/sot.v2il 4.

Pramana, Gilbeth, and Yosef Yunandow. “Penggunaan Yesaya 7 : 14 oleh Matius
sebagai Nas Profetik Mesianik Kelahiran Yesus : Studi Intertekstual” 13, no.
2 (2024): 109-28.

Renna, Thomas. The Climax of Prophecy: Studies on the Book of Revelation. Utopian
Studies VO - 10. Edinburgh: T&T Clark, 1999.
http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=edsglr& AN=edsgcl.
62086578&lang=es&site=eds-live.

Sabuna, Rivhan Andry Wardhani. “Menjawab Pandangan Dunia mengenai Mesias
menurut Injil Matius.” Manna Rafflesia 8, no. 2 April (2022): 358-77.
https://doi.org/https://doi.org/10.38091/man_raf.v8i2.184.

Simanjuntak. Tafsiran Alkitab Masa Kini 3 Matius-Wahyu. Jilid 3. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 1982.

Simanjuntak, Fredy, and Fereddy Siagian. “Menelisik Makna Metafora Kerajaan
Allah dalam Kehidupan Gereja : Antara Utopia atau Existensi” 2, no. 2 (2021):

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 337



Sulistiono: Reinterpretasi Konsep Mesias dalam Korpus Perjanjian Baru: ...

99-109. https://doi.org/http://sttikat.ac.id/e-
journal/index.php/magnumopus.

Sinha, Malla, Cheterine Charoline, and Malita Ariana. “Keragaman Penghayatan
Kristologis dalam Alkitab.” Jurnal Pendidikan Kristiani Dan Kateketik Katolik 2,
no. 2 (2025): 37-45.
https://doi.org/https://doi.org/10.61132/anugerah.v2i2.847.

Sunkudon, Pieter G.O. “Kristus dalam Nubuatan Perjanjian Lama.” Metalogia 1, no.
2 (2021): 35-48.

Timotius, Sutrisno, and Bobby Kurnia Putrawan. “Dialog Sosial sebagai Salah Satu
Model Misi dalam Masyarakat Majemuk.” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 11,
no. 2 (2022): 101-14.

Timotius, Timotius, and Marthin Steven Lumingkewas. “Eskatologis Matius dalam
Perspektif Nubuatan Hosea.” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan
Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 126-39. https://doi.org/10.54592/jct.v2i2.77.

Watkins, Clare. “Qualitative Research in Theology.” The Wiley Blackwell Companion,
2022, 16-26. https://doi.org/https://doi.org/10.1002/9781119756927.ch3.

Wright, Nicholas Thomas. What Saint Paul Really Said. Grand Rapid, Michigan:
Eerdmans Publihing Company, 1997.

Yustien, Yaer, Andi Kristian, and Gagah Hawino. “Perkembangan Kristologi Abad
Pertama Sampai dengan Abad Ke-5.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmi Sosial
2, no. 10 (2025): 284-89.
https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenod0.15450158.

Zendo, Leopold Apri, and Nora D. Simanjuntak. “Nubuat Mesianis dan
Pemenuhannya dalam Injil Matius.” Rajawali 22, no. 2 (2025): 98-105.

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 338



