
Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 239 

 

 

 

Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang Pembenaran oleh Iman 

sebagai Tanggapan terhadap Konsep Universalisme Jürgen 

Moltmann 
 

Abraham Sanjaya 

Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Surabaya 

Correspondence: abraham.sanjaya.01@gmail.com 

 

 

 

Abstract 
The concept of universalism has developed from the beginning of church history to modern times. 
Jürgen Moltmann, one of the theologians who advocates universalism, uses Romans 3:23-24 as one 
of his supporting texts. However, Romans 3:21-26 is a paragraph that contains the theme of 
justification through faith, which is contrary to the concept of universalism. In this research, a 
theological study was carried out on Romans 3:21-26 to provide a response to Moltmann's concept 
of universalism. The method used in this research is library research with a descriptive qualitative 
approach, carried out through an exegetical analysis of Romans 3:21-26. Based on the theological 
studies conducted, it is evident that in Romans 3:21-26, justification is consistently associated with 
faith. Therefore, it can be concluded that the use of Romans 3:23-24 to support Moltmann's concept 
of universalism is not in accordance with Paul’s theological intent in this paragraph, as Paul 
consistently relates justification to faith in Christ. 
 
Keywords: faith, Jürgen Moltmann, justification, salvation, universalism  
 
Abstrak 
Konsep universalisme telah berkembang sejak awal sejarah gereja sampai pada zaman 
modern. Jürgen Moltmann, salah satu teolog yang mengajarkan universalisme, 
menggunakan Roma 3:23-24 sebagai salah satu teks pendukungnya. Sebaliknya, Roma 
3:21-26 merupakan paragraf yang memuat tema pembenaran melalui iman, yang bertolak 
belakang dengan konsep universalisme. Dalam penelitian ini, peneliti menelaah Roma 3:21-
26 secara teologis untuk memberikan tanggapan terhadap konsep universalisme 
Moltmann. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian pustaka dengan 
pendekatan kualitatif deskriptif yang dilakukan melalui analisis eksegetis terhadap Roma 
3:21-26. Hasil kajian teologis menunjukkan bahwa pembenaran dalam Roma 3:21-26 selalu 
terkait dengan iman. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa penggunaan Roma 3:23-
24 untuk mendukung konsep universalisme Moltmann tidak sejalan dengan maksud 
teologis Paulus dalam paragraf tersebut, karena Paulus secara konsisten mengaitkan 
pembenaran dengan iman kepada Kristus.  
 
Kata kunci: iman, Jürgen Moltmann, keselamatan, pembenaran, universalisme  
 

 

 

  

 

                 e-ISSN 2655-8645, p-ISSN 2655-8653 

                           Volume 8, No 2, Januari 2026 (239-259) 

 

DOI: https://doi.org/10.47167/kvf24604                     http://www.e-journal.stajember.ac.id/index.php/kharismata 

 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 240 

PENDAHULUAN 

Universalisme (atau keselamatan universal) dalam teologi Kristen adalah 

ajaran bahwa pada akhirnya seluruh ciptaan akan diperdamaikan dengan Allah 

dan semua manusia akan diselamatkan melalui karya Kristus.1 Perdebatan 

mengenai universalisme menjadi isu penting dalam teologi Kristen kontemporer, 

khususnya dalam diskursus soteriologi. Dalam sebagian besar perjalanan sejarah 

Kekristenan, universalisme sering kali dianggap berada di luar batas ortodoksi.2 Di 

sisi lain, pendukung universalisme berpendapat bahwa karena Allah adalah Maha 

Kasih, maka tidak ada makhluk ciptaan yang akan mengalami kebinasaan kekal.3   

Universalisme telah berkembang seiring dengan perjalanan sejarah gereja. 

Origen (185-253 M) mengajarkan konsep apokatastasis, yaitu bahwa pada akhirnya 

seluruh ciptaan akan disempurnakan dan dikembalikan kepada keadaan awal 

seperti pada saat penciptaan.4 Universalisme terus berkembang dan diajarkan oleh 

para teolog di zaman modern yang antara lain terlihat dalam pemikiran-pemikiran 

Friedrich Schleiermacher, J. A. T. Robinson dan Jürgen Moltmann.  

Schleiermacher menafsirkan ulang doktrin predestinasi Calvin dengan 

menolaknya sebagai pemilihan individual, dan sebaliknya memahaminya sebagai 

kehendak tunggal Allah yang menetapkan seluruh umat manusia untuk 

diselamatkan.5 Robinson meyakini bahwa keselamatan hanya terjadi melalui iman 

kepada Kristus, tetapi kasih Allah pada akhirnya akan membuat semua manusia 

secara bebas menanggapi karya Kristus sehingga keselamatan universal dapat 

terwujud.6 Moltmann berpendapat bahwa salib Kristus adalah wujud solidaritas 

Allah terhadap penderitaan manusia, sehingga seluruh ciptaan pada akhirnya akan 

dipulihkan. 

Salah satu teks kunci yang digunakan oleh Jürgen Moltmann untuk 

mendukung universalisme adalah Roma 3:23-24. Orang-orang yang dibenarkan 

 
1 Richard Harries, “Universal Salvation,” Theology 123, no. 1 (2020): 3, 

https://doi.org/10.1177/0040571X19883532. 
2 Gregory MacDonald, “Introduction: Between Heresy and Dogma,” in All Shall Be Well: 

Explorations in Universal Salvation and Christian Theology from Origen to Moltmann (Cambridge: James 

Clarke & Co, 2011), 1. 
3 Harries, “Universal Salvation,” 3. 
4 Alexander H Pierce, “Apokatastasis, Genesis 1:26-27, and the Theology of History in 

Origens’s De Principiis,” Journal of Early Christian Studies 29, no. 2 (2021): 174–76. 
5 Dawn DeVries and B. A. Gerrish, “Providence and Grace: Schleiermacher on Justification 

and Election,” in The Cambridge Companion to Friedrich Schleiermacher, ed. Jacqueline Mariña 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2005), 202. 
6 J. A.T. Robinson, In the End, God …: A Study of the Christian Doctrine of the Last Things (London: 

James Clarke & Co, 1950). 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 241 

oleh penebusan Kristus (3:24) adalah “semua orang” yang telah berbuat dosa dan 

kehilangan kemuliaan Allah (3:23). Penebusan Kristus terhadap dosa bersifat tak 

terbatas, dan penebusan itu telah menghilangkan batasan-batasan antara mereka 

yang “dipilih” dan yang “tidak dipilih”. Oleh karena itu, menurut Moltmann, 

teologi salib adalah universalisme Kristen yang sejati.7 Namun, tampaknya dalam 

hal ini Moltmann mengabaikan struktur argumen Paulus dalam paragraf Roma 

3:21-26 yang menekankan peran iman sebagai sarana penerimaan pembenaran. 

Dalam pandangan teologi konservatif, keselamatan hanya dapat terjadi 

melalui iman kepada Kristus. Demikian juga pembenaran tidak dialami oleh semua 

orang, melainkan hanya melalui iman.8 Sejumlah teolog telah mengajukan kritik 

terhadap konsep universalisme Moltmann. Misalnya, penafsiran Moltmann 

terhadap 1 Korintus 3:13–15 yang dipahaminya sebagai keselamatan bagi semua 

orang, telah dipersoalkan karena teks tersebut tidak berbicara tentang 

penghakiman atas seluruh umat manusia, melainkan mengenai evaluasi atas 

pekerjaan orang-orang percaya yang membangun di atas Kristus sebagai dasar.9  

Universalisme Moltmann tampak mengabaikan konsep-konsep tradisional 

tentang dosa dan pertobatan, serta menghilangkan peran kehendak bebas manusia 

dan keadilan retributif Allah terhadap kejahatan.10 Pembacaan terhadap paragraf 

Roma 3:21-26 juga menunjukkan bahwa pembenaran terjadi karena iman dalam 

Yesus Kristus (3:22) dan hanya dapat dialami oleh orang yang “percaya” (3:23, 26). 

Namun di sisi lain, terdapat kecenderungan yang makin besar untuk mendukung 

pandangan universalisme sebagai akibat berkembangnya pluralisme agama dan 

budaya sejak abad ke-19.11  

Ajaran universalisme juga memiliki daya tarik karena tampak sesuai dengan 

pandangan pluralistik, serta memberikan ketenangan karena mengajarkan bahwa 

tidak ada orang yang akan binasa.12 Oleh karena itu, dalam tulisan ini akan 

 
7 Jürgen Moltmann, The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of 

Christian Theology, trans. R. A. Wilson and John Bowden (London: SCM Press, 1974), 194–95. 
8 Wayne Grudem, Systematic Theology (Grand Rapids: Zondervan, 2000), 882–83. 
9 Ki Seong Lee, “A Response to Jürgen Moltmann’s ‘Blessing of Hope,’” Journal of Pentecostal 

Theology 13, no. 2 (2005): 171, https://doi.org/10.1177/0966736905053244. 
10 David Muthukumar Sivasubramanian, “Toward a ‘Conditional Universalism’ Appraising 

Jürgen Moltmann’s Universalism in Light of Sin and Repentance,” Evangelical Quarterly: An 

International Review of Bible and Theology 92, no. 1 (2021): 50–51, https://doi.org/10.1163/27725472-

09201004. 
11 James Davison Hunter, Evangelicalism: The Coming Generation (Chicago: The University of 

Chicago Press, 1987), 34. 
12 Timothy K. Beougher, “Are All Doomed to Be Saved? The Rise of Modern Universalism,” 

Southern Baptist Journal of Theology 02, no. 2 (1998): 6–7. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 242 

dilakukan kajian teologis terhadap Roma 3:21-26 sebagai tanggapan terhadap 

konsep keselamatan universal yang diajarkan oleh Jürgen Moltmann. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka dengan pendekatan 

eksegetis dalam kerangka kualitatif deskriptif. 13 Bagian-bagian penting dalam teks 

Roma 3:21–26 dianalisis berdasarkan makna kata, struktur gramatikal, dan 

konteksnya. Studi pustaka dilakukan dengan memanfaatkan berbagai sumber 

literatur, seperti artikel jurnal, buku-buku tafsiran, buku-buku teologi sistematika, 

serta literatur lain yang berkaitan dengan surat Roma dan soteriologi Kristen. 

Berdasarkan kajian teologis terhadap Roma 3:21–26 tersebut, penelitian ini 

selanjutnya memberikan tanggapan terhadap konsep keselamatan universal yang 

diajarkan oleh Jürgen Moltmann, khususnya terhadap argumennya yang 

menggunakan Roma 3:23–24 sebagai salah satu teks pendukung universalisme. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Perkembangan Universalisme 

 Pandangan universalisme telah muncul sejak zaman bapa-bapa gereja, yang 

mulai terlihat dalam pemikiran Origen.14 Pandangan Origen diikuti oleh beberapa 

tokoh lain, antara lain Gregory dari Nyssa dan Gregory dari Nazianzus. Namun, 

pengaruh kuat dari Agustinus yang mengajarkan bahwa orang-orang yang 

diselamatkan hanyalah mereka yang telah dipredestinasikan, pada akhirnya 

menghambat perkembangan pandangan universalisme pada zaman bapa-bapa 

gereja.15 Universalisme mulai kembali berkembang pada era modern sebagai akibat 

berkembangnya filsafat modern yang bersikap kritis terhadap tradisi, dogma, dan 

ajaran gereja. 

 

Origen 

Ajaran Origen (185-254 M), seorang teolog Kristen dari Aleksandria, tentang 

universalisme dikenal sebagai doktrin apokatastasis, yaitu doktrin yang 

 
13 Sonny Eli Zaluchu, “Strategi Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Di Dalam Penelitian 

Agama,” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 4, no. 1 (2020): 28–38, 

https://doi.org/10.46445/ejti.v4i1.167. 
14 N. T. Wright, “Universalism,” in New Dictionary of Theology: Historical and Systematic, ed. 

Martin Davie et al. (Downers Grove: InterVarsity Press, 2016), 935. 
15 Donald F. Winslow, “Hope,” in Encyclopedia of Early Christianity, ed. Everett Ferguson (New 

York: Routledge, 1999), 545. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 243 

mengajarkan bahwa segala sesuatu akan direstorasi.16 Bukti utama yang sering 

digunakan oleh Origen untuk mendukung doktrin apokatastasis adalah 1 Korintus 

15:21-28.17 Menurut Origen, saat Anak menaklukkan diri kepada Bapa (1Kor. 15:28) 

adalah saat restorasi seluruh ciptaan diwujudkan. Penaklukan segala sesuatu 

kepada Kristus dipahami sebagai peristiwa keselamatan yang mencakup seluruh 

ciptaan yang berada di bawah penaklukan-Nya, termasuk mereka yang 

sebelumnya berada dalam keadaan terhilang. Eskatologi adalah saat terjadi 

restorasi secara sempurna atas seluruh ciptaan, termasuk jiwa manusia. Allah 

menjadi semua di dalam semua (1Kor. 15:28) berarti Allah akan berada dalam 

semua ciptaan, sehingga kejahatan tidak eksis lagi karena Allah tidak dapat berada 

di dalam kejahatan.  

Doktrin universalisme Origen tidak dapat dipisahkan dari pandangannya 

tentang jiwa manusia. Menurut Origen, jiwa manusia memiliki pra eksistensi yang 

memiliki partisipasi dalam “api ilahi”. Jiwa manusia pada akhirnya menjadi 

“dingin”, namun dapat direstorasi kembali pada keadaan semula. Jiwa manusia 

adalah pusat akal budinya, namun sering kali manusia tidak menggunakan 

kapasitas akal budinya dengan baik. Oleh karena itu, keselamatan di dalam Kristus 

juga melibatkan keselamatan bagi manusia dari hal-hal yang tidak rasional, di mana 

jiwa manusia berpartisipasi dalam Logos yang adalah sumber dari segala akal 

budi.18 Akal budi yang telah menjauh dari partisipasinya dalam “api ilahi” 

dikembalikan dan direstorasi ke dalam kehendak Allah yang sempurna. Untuk 

mengembalikan jiwa manusia ke dalam partisipasi dengan Allah, diperlukan 

proses yang panjang yang melibatkan penyucian (purgation) dan hukuman 

(punishment). Penghukuman tidak bertujuan membinasakan jiwa, melainkan 

berfungsi sebagai mekanisme keselamatan untuk merestorasi jiwa manusia.19  

 

Friedrich Schleiermacher 

Friedrich Schleiermacher (1768–1834), seorang teolog Protestan Jerman yang 

dikenal sebagai bapa teologi modern, berasal dari tradisi Reformed, namun ia 

 
 16 Tom Greggs, Barth, Origen, and Universal Salvation (Oxford: Oxford University Press, 2009), 

68. 

 17 Ilaria L. E. Ramelli, “Christian Soteriology and Christian Platonism: Origen, Gregory of 

Nyssa, and the Biblical and Philosophical Basis of the Doctrine of Apokatastasis,” Vigiliae Christianae 

61, no. 3 (2007): 314–15, https://doi.org/10.1163/157007207X186051. 

 18 Tom Greggs, “Apokatastasis: Particularist Universalism in Origen (c. 185-c. 254),” in ‘All 

Shall Be Well’: Explorations in Universalism and Christian Theology from Origen to Moltmann, ed. Gregory 

MacDonald (Cambridge: James Clarke & Co, 2011), 32–33. 

 19 Greggs, 35. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 244 

kemudian mengajarkan konsep universalisme dengan mendefinisikan ulang ajaran 

Calvin tentang predestinasi.20 Schleiermacher memegang teguh doktrin 

predestinasi karena menganggapnya memiliki dasar kuat dalam Alkitab. Namun, 

ia tidak setuju dengan pandangan Calvin yang membagi manusia menjadi dua 

golongan: yang dipilih dan yang tidak dipilih oleh Allah. Menurut Schleiermacher, 

doktrin predestinasi harus dipandang secara keseluruhan umat manusia, bukan 

hanya secara individu. Predestinasi juga harus dipandang dari sisi kehendak 

tunggal Allah yang menetapkan semua manusia untuk diselamatkan.21  

Bagi Schleiermacher, wujud keselamatan eskatologis masih menjadi sebuah 

misteri.22 Baginya, kedatangan Kristus yang kedua kali, kebangkitan orang mati, 

kemungkinan pertobatan setelah kematian, dan kesadaran jiwa manusia setelah 

kematian sebagai ajaran simbolis dalam kekristenan. Namun ajaran-ajaran itu 

berguna untuk memperkuat kesadaran manusia pada saat ini terhadap Allah dan 

membentuk sikap mereka terhadap sesama. Masa depan eskatologis melampaui 

cakrawala kognitif manusia, sehingga manusia tidak dapat berspekulasi tentang 

kenyataannya. Pada akhirnya, semua manusia akan dipersatukan dalam 

keselamatan dari Allah. 

 

J. A. T. Robinson 

J. A. T. Robinson (1919-1983), seorang teolog Gereja Anglikan Inggris, 

memperkenalkan pandangannya tentang universalisme melalui dua tulisan. 

Pertama, “Universalism - Is It Heretical?” yang diterbitkan dalam Scottish Journal of 

Theology pada tahun 1949, dan yang kedua dalam bukunya, In the End, God …, yang 

diterbitkan pada tahun 1950. Meskipun pandangan Robinson tentang keselamatan 

berbeda dengan teologi konservatif, ia tetap mendasarkan pandangannya pada 

karakter dan rencana Allah sebagaimana disampaikan dalam Alkitab.23 Robinson 

menggunakan beberapa teks Perjanjian Baru untuk memahami tujuan Allah bagi 

sejarah dunia, sekaligus untuk menunjukkan bahwa universalisme adalah 

 
 20 Wojciech Szczerba, “The Concept of Universal Salvation Apokatastasis in the Thought of 

Friedrich Schleiermacher. An Outline,” Forum Philosophicum 26, no. 1 (2021): 112, 

https://doi.org/10.35765/forphil.2021.2601.07. 

 21 DeVries and Gerrish, “Providence and Grace: Schleiermacher on Justification and 

Election,” 202. 

 22 Szczerba, “The Concept of Universal Salvation Apokatastasis in the Thought of Friedrich 

Schleiermacher. An Outline,” 117–18. 

 23 Trevor Hart, “In the End, God …: The Christian Universalism of J. A. T. Robinson,” in ‘All 

Shall Be Well’: Explorations in Universalism and Christian Theology from Origen to Moltmann, ed. Gregory 

MacDonald (Cambridge: James Clarke & Co, 2011), 356–57. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 245 

pandangan yang Alkitabiah.24 Allah akan memperdamaikan segala sesuatu dengan 

diri-Nya melalui Kristus (Kol. 1:20). Allah juga menghendaki agar semua orang 

diselamatkan dan mengenal kebenaran (1Tim. 2:4). Bukan hanya manusia yang 

diselamatkan, tetapi juga semua makhluk akan dilepaskan dari kebinasaan (Rm. 

8:19-21). Allah juga menjanjikan pemulihan atas segala sesuatu (Kis. 3:21). 

Perwujudan yang sempurna dari kehendak kasih Allah itu adalah keharusan yang 

berdasarkan pada natur kemahakuasaan Allah sendiri.25  

Robinson tetap meyakini bahwa satu-satunya jalan keselamatan adalah 

melalui karya Kristus.26 Seseorang hanya dapat diselamatkan melalui penerimaan 

iman terhadap karya Kristus. Konsekuensinya, keselamatan universal baru dapat 

terwujud apabila semua orang pada akhirnya menanggapi karya Kristus dengan 

iman. Allah menyatakan kasih-Nya yang sangat besar kepada manusia. Kasih 

tersebut tidak meniadakan kebebasan manusia, melainkan mendorong manusia 

untuk menerimanya melalui keputusan bebas.27 Neraka adalah realitas yang benar-

benar ada, tetapi pada akhirnya semua orang akan menanggapi karya Kristus, 

sehingga tidak seorang pun akan masuk ke dalam neraka.28  

 

Universalisme dalam Pandangan Jürgen Moltmann 

 Dalam bukunya The Crucified God, Jürgen Moltmann (1926–2024), seorang 

teolog Protestan Jerman yang dikenal dengan “teologi salib” dan “teologi 

pengharapan,” menggunakan Roma 3:24 sebagai dasar untuk menyatakan bahwa 

teologi salib adalah universalisme Kristen yang sejati. Tidak ada perbedaan bagi 

setiap orang; semua orang adalah orang berdosa, dan semua orang juga akan 

dibenarkan melalui anugerah Allah di dalam Kristus.29 Moltmann mengajarkan 

bahwa keselamatan adalah berdasarkan anugerah Allah dan bukan berdasarkan 

upaya manusia, namun penafsiran Moltmann tentang bagaimana anugerah itu 

diterima oleh manusia berbeda dengan penafsiran konservatif.30 Moltmann 

menafsirkan anugerah Allah sebagai ‘imputasi otomatis’ bagi semua manusia. 

 
 24 J. A.T. Robinson, “Universalism—Is It Heretical?,” Scottish Journal of Theology 2, no. 2 (1949): 

140, https://doi.org/10.1017/S0036930600004518. 

 25 Robinson, 140–41. 

 26 Robinson, In the End, God …: A Study of the Christian Doctrine of the Last Things, 108. 

 27 Robinson, “Universalism—Is It Heretical?,” 147–48. 

 28 Robinson, 153–54. 

 29 Moltmann, The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of Christian 

Theology, 194–95. 

 30 Sivasubramanian, “Toward a ‘Conditional Universalism’ Appraising Jürgen Moltmann’s 

Universalism in Light of Sin and Repentance,” 40. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 246 

Dengan demikian, tidak ada perbedaan nasib antara mereka yang menolak tawaran 

keselamatan dan mereka yang menanggapinya dengan iman. 

Konsep universalisme sudah muncul dalam teologi Jürgen Moltmann sejak 

awal, meskipun tidak selalu secara eksplisit. Pandangan universalisme Moltmann 

terlihat secara eksplisit dan diuraikan secara sistematis dalam bukunya, The Coming 

of God: Christian Eschatology, di mana Moltmann secara khusus menguraikan 

universalisme-nya dalam subbab berjudul The Restoration of All Things. Argumen 

yang dibangun oleh Moltmann dimulai dengan pandangannya tentang hasil dari 

penghakiman terakhir. Kemudian, Moltmann membandingkan berbagai 

penafsiran tentang eskatologi dalam sejarah gereja, dan sampai pada kesimpulan 

bahwa Kristus yang turun ke dalam kerajaan maut (neraka) berimplikasi pada 

restorasi segala sesuatu.31  

 

Hasil Penghakiman Terakhir 

 Moltmann mencatat bahwa ajaran tentang penghakiman terakhir memiliki 

daya tarik tertentu bagi orang Kristen, karena memberikan pengharapan akan 

keadilan. Dalam pandangan tradisional, penghakiman dianggap menghasilkan dua 

kemungkinan: kehidupan kekal bagi orang benar atau kematian kekal bagi orang 

yang jahat. Moltmann berpendapat bahwa konsep semacam ini adalah hal yang 

diharapkan oleh orang-orang yang menjadi korban sejarah. Mereka berharap 

bahwa pada akhirnya kebenaran akan menang terhadap kejahatan. Moltmann 

tampaknya ingin mengembalikan penghakiman pada makna positif, bukan semata-

mata sebagai pengadilan pelaku kejahatan. Penghakiman seharusnya bukan 

merupakan sarana penghukuman, melainkan menjadi sarana pembebasan dunia 

dari kejahatan.32  

 Moltmann kemudian memunculkan pertanyaan tentang hasil dari 

penghakiman Allah. Apakah kan menghasilkan dua kemungkinan, yaitu orang 

beriman akan masuk ke dalam surga dan orang yang tidak beriman akan dihukum 

di neraka? Atau sebaliknya, penghakiman itu akan menyebabkan semua orang 

diselamatkan? Menurut Moltmann, jawaban terletak pada sifat Allah. Allah yang 

penuh kasih dan pencipta alam semesta tidak mungkin menghukum ciptaan-Nya; 

Dia menghukum kejahatan, tetapi bukan ciptaan itu sendiri. Oleh karena itu, 

 
 31 Jürgen Moltmann, The Coming of God: Christian Eschatology, trans. Margaret Kohl 

(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 235–56. 

 32 Moltmann, 235. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 247 

penghakiman tidak akan menjadi akhir dari sejarah dunia, melainkan menjadi awal 

terwujudnya keadilan dan kebenaran bagi semua orang dan seluruh ciptaan.33  

 

Pro dan Kontra Universalisme 

Moltmann melihat bahwa terdapat teks-teks Alkitab yang pro dan kontra 

terhadap universalisme.34 Di satu sisi, ada teks-teks Alkitab yang mendukung 

pandangan universalisme. Dalam Efesus 1:10 dinyatakan bahwa segala sesuatu di 

bumi dan di surga akan dipersatukan di dalam Kristus. Dalam Kolose 1:20 

dinyatakan bahwa segala sesuatu di bumi dan di surga akan diperdamaikan 

dengan Allah oleh darah salib Kristus, termasuk malaikat yang telah jatuh. Himne 

dalam Filipi 2 ditutup dengan sebuah visi tentang alam semesta yang akan 

dipulihkan dalam kemuliaan dan kedamaian. Pada saat itu, semua akan bertekuk 

lutut dan mengakui Kristus sebagai Tuhan (Fil. 2:10-11). Allah akan meletakkan 

semua musuh di bawah kaki Kristus (1Kor. 15:25), kemudian Kristus akan 

menaklukkan diri kepada Allah, sehingga Allah menjadi “semua dan di dalam 

semua” (1Kor. 15:28). Dalam 1 Korintus 15:35–58 yang membahas kebangkitan, 

kebinasaan sebagai akibat dari penghakiman terakhir tidak dibicarakan sama 

sekali.  

Di sisi lain, beberapa teks Alkitab juga menunjukkan tentang hasil ganda dari 

penghakiman, yaitu kehidupan dan kebinasaan. Matius 7:13-14 membedakan 

adanya dua macam pintu yang menuju kepada kehidupan dan kebinasaan. Matius 

12:32 menyatakan bahwa dosa terhadap Roh Kudus tidak dapat diampuni, baik di 

dunia ini maupun di dunia yang akan datang. Matius 25:31-46 menyatakan adanya 

penghakiman terakhir yang membuat pemisahan antara orang-orang yang 

menerima keselamatan dengan orang-orang yang mengalami hukuman kekal. 

Dalam Markus 9 disebutkan neraka (Mrk. 9:45) yang apinya tidak akan padam 

(Mrk. 9:48). Dalam Lukas 16:23 disajikan gambaran tentang orang kaya yang berada 

dalam siksaan di alam maut, sedangkan Lazarus digambarkan berada di pangkuan 

Abraham. Pembedaan antara orang-orang yang percaya dan diselamatkan serta 

orang-orang yang tidak percaya dan akan mengalami kebinasaan dibuat dalam Injil 

Yohanes (Yoh. 3:36). Paulus juga berkali-kali menulis tentang orang-orang yang 

akan mengalami kebinasaan (Flp. 3:19; 1Kor. 1:18; 2Kor. 2:15; dan sebagainya). 

Moltmann menyadari bahwa baik ajaran tentang universalisme maupun 

ajaran tentang hasil ganda dari penghakiman sama-sama memiliki bukti Alkitab 

 
 33 Moltmann, 237. 

 34 Moltmann, 240–43. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 248 

yang kuat. Solusi atas dilema ini adalah dengan memahami bahwa hukuman yang 

diberikan kepada manusia tidak bersifat kekal.35 Menurut Moltmann, Markus 9:49 

yang menyatakan bahwa “setiap orang akan digarami dengan api” menunjukkan 

bahwa hukuman itu bersifat korektif dengan tujuan untuk memurnikan. Dalam 

Matius 25:34 disebutkan bahwa kerajaan itu telah disediakan sejak dunia dijadikan, 

tetapi tidak pernah disebutkan bahwa neraka sudah disediakan sejak dunia 

dijadikan. Oleh karena itu, menurut Moltmann, neraka juga tidak akan terus 

menerus ada sampai akhir dunia. Maka orang-orang yang tidak percaya hanya 

akan binasa dan terhilang untuk sementara saja pada akhir zaman, namun tidak 

untuk selama-lamanya. Hasil akhir yang kekal untuk segala sesuatu adalah bahwa 

Allah menjadikan segala sesuatu baru (Why. 21:5), dan pada saat itu tidak ada lagi 

kematian, baik kematian jasmani, kematian rohani, maupun kematian kekal.36  

 

Argumen Teologis tentang Universalisme 

Menghadapi perdebatan antara pandangan universalisme dan non-

universalisme, Moltmann kemudian mengajukan argumen-argumen teologis 

untuk mendukung pandangan universalisme. Moltmann berpendapat bahwa 

ajaran tentang hasil ganda dari penghakiman, yaitu kehidupan kekal dan 

kebinasaan kekal, tidak dapat dipertahankan, karena anugerah Allah lebih kuat 

daripada dosa manusia.37 Di mana dosa bertambah banyak, justru di sana anugerah 

Allah menjadi makin berlimpah (Roma 5:20). Penghakiman Allah tidak semata-

mata bertujuan menghukum dosa, melainkan juga membuka jalan bagi 

pengampunan bagi orang berdosa. Oleh karena itu, penghakiman Allah tidak akan 

mendatangkan kebinasaan, melainkan akan menghasilkan kebenaran dan 

rekonsiliasi seluruh ciptaan dengan Allah. 

Menurut Moltmann, ajaran universalisme adalah ajaran yang menempatkan 

keselamatan pada kedaulatan dan kuasa Allah sepenuhnya. Jika Allah ingin 

menyelamatkan semua orang, maka kehendak-Nya itu pasti terwujud. Sebaliknya, 

ajaran tentang penghakiman yang membawa kepada kehidupan dan kebinasaan 

menekankan tanggung jawab manusia. Penekanan tersebut terletak pada respons 

manusia terhadap karya Allah. Keputusan manusia untuk percaya atau tidak 

percaya itulah yang menentukan nasibnya dalam kekekalan.38 Moltmann menolak 

 
 35 Moltmann, 241. 

 36 Moltmann, 242. 

 37 Moltmann, 243. 

 38 Moltmann, 244. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 249 

ajaran tentang penghakiman akhir, karena dalam ajaran ini peran Kristus sebagai 

Juruselamat hanya ditentukan oleh keputusan masing-masing orang yang 

menerima atau menolak-Nya.  

Agar memperoleh jaminan yang pasti, keselamatan harus merupakan 

keputusan Allah dan bukan keputusan manusia. Jika Allah berada di pihak 

seseorang, maka tidak ada yang dapat melawan orang itu (Rm. 8:31), termasuk diri 

orang itu sendiri. Allah bukan hanya mendamaikan orang-orang tertentu yang 

dipilih-Nya, melainkan mendamaikan seluruh dunia dengan diri-Nya (2Kor. 5:19). 

Allah tidak hanya mengasihi orang yang percaya, melainkan seluruh dunia (Yoh. 

3:16). Titik balik dari kebinasaan kepada kehidupan terjadi di Golgota dan bukan 

terjadi pada saat seseorang membuat keputusan untuk percaya.39 Keselamatan yang 

dipengaruhi oleh keputusan manusia tidak sesuai dengan kodrat Allah yang 

berdaulat atas hidup manusia. Keselamatan untuk semua manusia adalah 

keputusan Allah, sehingga ajaran universalisme adalah ajaran yang paling sesuai 

dengan kodrat Allah yang berdaulat dan penuh kasih. 

 

 Roma 3:23-24 dalam Argumen Moltmann tentang Universalisme 

Moltmann melihat bahwa catatan tentang peristiwa kematian Kristus di salib 

menunjukkan bahwa peristiwa itu dimaksudkan untuk memiliki sifat universal. 

Setelah Yesus menyerahkan nyawa-Nya, maka muncul pengakuan dari kepala 

pasukan Romawi bahwa Ia adalah Anak Allah (Mrk. 15:39). Peristiwa ini 

merupakan paradoks dalam beberapa hal. Pertama, pengakuan itu tidak muncul 

pada saat kebangkitan Kristus, melainkan justru pada saat kematian-Nya. Kedua, 

pengakuan itu justru muncul dari seorang non-Yahudi, bahkan seorang kepala 

pasukan yang terlibat dalam penyaliban Yesus. Hal ini menjadi bukti bahwa 

kematian Kristus terjadi untuk semua orang, dan proklamasi tentang kematian-Nya 

adalah untuk seluruh dunia.40  

Latar belakang ini membawa Moltmann pada kesimpulan bahwa teologi salib 

merupakan pendukung bagi konsep universalisme. Moltmann berpendapat bahwa 

Roma 3:23-24 memberikan dasar yang jelas bahwa salib Kristus itu memberikan 

keselamatan secara universal. Roma 3:23 menjelaskan bahwa semua orang telah 

berbuat dosa tanpa ada perkecualian dan perbedaan antara golongan manusia 

mana pun. Namun, proklamasi tentang salib juga merupakan sesuatu yang bersifat 

 
 39 Moltmann, 145. 

 40 Moltmann, The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of Christian 

Theology, 193. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 250 

universal dan berlaku bagi seluruh dunia. Salib tidak membawa perbedaan dan 

pemisahan yang baru di antara manusia. Seperti dosa yang bersifat universal (Rm. 

3:23), maka penebusan Kristus pun bersifat universal (Rm. 3:24). Oleh karena itu, 

semua orang akan diselamatkan oleh anugerah Allah, bukan oleh jasa atau 

perbuatan mereka. Kristus yang mati dan bangkit itu ada “bagi semua”. Ketika 

Kristus ditinggalkan oleh Allah Bapa di salib, pada saat itu Ia menjadi Allah-

manusia bagi semua orang yang berdosa dan yang ditinggalkan oleh Allah.41  

 

Kajian Teologis Roma 3:21-26 

Roma 3:21-26 merupakan salah satu bagian dari surat Roma yang menjelaskan 

tentang konsep pembenaran oleh iman. Menurut Luther, bagian ini merupakan titik 

sentral dari seluruh surat Roma, bahkan dari seluruh Alkitab.42 Namun, salah satu 

bagian dari paragraf tersebut, yaitu 3:23-24, telah digunakan oleh Jürgen Moltmann 

sebagai teks yang mendukung pandangan universalisme. Dalam konsep 

universalisme Moltmann, semua orang akan diselamatkan oleh anugerah Allah 

tanpa memandang apakah orang tersebut beriman atau tidak beriman kepada 

Kristus. Sebagai tanggapan terhadap pandangan Moltmann tersebut, maka perlu 

dilakukan kajian teologis terhadap Roma 3:21-26, terutama terhadap bagian-bagian 

yang menunjukkan bahwa keselamatan tidak dapat dilepaskan dari tanggapan 

iman seseorang terhadap anugerah Allah. 

 

Konteks Roma 3:21-26 

Paulus memulai Surat Roma dengan membangun argumen dalam 1:18-3:20 

bahwa keberdosaan manusia bersifat universal.43 Uraiannya dimulai dengan 

menunjukkan keberdosaan orang non-Yahudi (1:18-32), dilanjutkan dengan 

keberdosaan orang Yahudi (2:1-3:8), dan kemudian menyimpulkannya dengan 

keberdosaan seluruh manusia (3:9-20). Keberdosaan orang non-Yahudi 

ditunjukkan oleh Paulus melalui kegagalan mereka untuk mengenal Allah yang 

benar.44 Mereka seharusnya dapat mengenal Allah melalui ciptaan-Nya (1:19-20), 

namun mereka justru menyembah ciptaan itu dan bukan menyembah Sang 

 
41 Moltmann, 194–95. 
42 Douglas J. Moo, The Epistle to the Roman, The New International Commentary of the New 

Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1996), 218. 
43 Grant R. Osborne, Romans, The IVP New Testament Commentary Series (Downers Grove: 

IVP Academic, 2004), 44. 
44 David A. DeSilva, An Introduction to the New Testament: Contexts, Methods & Ministry 

Formation, 2nd ed. (Downers Grove: IVP Academic, 2018), 537. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 251 

Pencipta. Orang Yahudi pun adalah orang berdosa, karena mereka tidak taat 

kepada hukum Taurat (2:23-24). Paulus kemudian sampai pada puncak uraiannya 

tentang keberdosaan manusia dalam 3:9-20. Hukum Taurat yang dimiliki oleh 

orang Yahudi tidak dapat menyelamatkan; sebaliknya hukum Taurat memberikan 

kesaksian bahwa manusia membutuhkan penebusan Kristus. Hukum Taurat 

menyebabkan manusia menyadari bahwa pelanggaran mereka terhadap Taurat itu 

adalah dosa.45 

 

Kebenaran Allah dalam Roma 3:21-26 

Tema utama dalam 3:21-26 adalah “kebenaran Allah” (δικαιοσύνη θεοῦ) yang 

muncul sebanyak empat kali (3:21, 22, 25, 26). Sementara itu, kata kerja 

“membenarkan” (δικαιόω) muncul sebanyak dua kali (3:24, 26) dan kata sifat 

“benar” (δίκαιος) muncul sebanyak satu kali (3:26). Sebagian sarjana menafsirkan 

frase δικαιοσύνη θεοῦ sebagai genitif subjektif, yaitu “kebenaran milik Allah.”46 

Sebagian sarjana yang lain, misalnya Grant R. Osborne, menafsirkannya sebagai 

genitif objektif, yaitu “kebenaran dari Allah.”47 Konteks dalam 3:21-26 tampaknya 

mendukung penafsiran δικαιοσύνη θεοῦ sebagai genitif subjektif. Hal ini terlihat 

dalam 3:26, yaitu bahwa Allah menunjukkan keadilan-Nya (kebenaran-Nya) 

supaya nyata bahwa Ia benar, menunjukkan bahwa “kebenaran Allah” ialah sebuah 

sifat atau kualitas yang menjadi milik Allah.48 Namun demikian, Moo memberikan 

solusi sebagai jalan tengah bagi kedua penafsiran tersebut, yaitu “kebenaran Allah” 

dalam 3:21-22 menunjuk kepada tindakan Allah yang membenarkan, sedangkan 

dalam 3:25-26 menunjuk kepada sifat integritas (kebenaran) yang dimiliki oleh 

Allah.49 

Peter Stuhlmacher menjelaskan bahwa “kebenaran Allah” menunjuk kepada 

tindakan pembebasan dan pemeliharaan Allah sepanjang sejarah hingga 

penghakiman terakhir.50 Tuhan tetap setia kepada umat-Nya, walaupun mereka 

sering kali tidak setia. Kebenaran (atau keadilan) bukan hanya suatu istilah 

forensik, tetapi juga merupakan sebuah konsep yang bersifat relasional. Oleh 

 
45 Osborne, Romans, 90. 
46 Craig S. Keener, Romans, New Covenant Commentary Series (Cambridge: The Lutterworth 

Press, 2009), 56–57. 
47 Osborne, Romans, 92. 
48 DeSilva, An Introduction to the New Testament: Contexts, Methods & Ministry Formation, 538–

39. 
49 Moo, The Epistle to the Roman, 219. 
50 Peter Stuhlmacher, Revisiting Paul’s Doctrine of Justification (Downers Grove: InterVarsity 

Press, 2021), 19. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 252 

karena itu, “kebenaran Allah” menunjuk kepada kesetiaan Allah kepada perjanjian, 

di mana Allah bertindak untuk membebaskan dan menyelamatkan umat-Nya. 

Kebenaran Allah itu diwujudkan dalam penebusan Kristus untuk menyelamatkan 

orang berdosa (Rm. 3:25-26). 

 

Kebenaran Allah Dinyatakan (3:21) 

Paulus mengawali 3:21 dengan frase νυνὶ δὲ (tetapi sekarang) yang berfungsi 

menandai peralihan, baik dalam alur argumen (beralih ke pokok pikiran 

berikutnya) maupun dalam kerangka waktu (berpindah ke era yang berbeda). 

Dalam konteks 3:21, frase ini tampaknya terutama menunjukkan peralihan 

temporal, sebab pada bagian sebelumnya (1:18–3:20) Paulus menjelaskan kondisi 

manusia dalam era lama. Dengan demikian, νυνὶ δὲ menegaskan perubahan dari 

era yang dikuasai oleh dosa menuju era baru yang menghadirkan keselamatan. 

Pertentangan antara kedua era ini merupakan salah satu konsep fundamental yang 

membentuk kerangka pemikiran Paulus.51  

Perpindahan era ini tampak semakin jelas dengan penjelasan Paulus bahwa 

kebenaran Allah sekarang dinyatakan “tanpa hukum Taurat”. Terdapat dua 

penafsiran tentang fungsi frase χωρὶς νόμου (“tanpa hukum Taurat” atau “terpisah 

dari hukum Taurat”) dalam 3:21a.52 Penafsiran pertama menghubungkan χωρὶς 

νόμου dengan δικαιοσύνη θεοῦ, sehingga 3:21a dibaca sebagai “tetapi sekarang, 

kebenaran Allah (yang) terpisah dari hukum Taurat, telah dinyatakan”.  

Penafsiran kedua menghubungkan χωρὶς νόμου dengan πεφανέρωται 

(“dinyatakan”), sehingga 3:21a dibaca sebagai “tetapi sekarang, kebenaran Allah 

telah dinyatakan terpisah dari hukum Taurat”. Masalah penafsiran ini tidak dapat 

diselesaikan dengan pendekatan sintaksis, tetapi harus dipahami berdasarkan 

konteks dari frase tersebut. Menurut Carson, penafsiran pertama menimbulkan 

masalah, karena dapat menimbulkan implikasi bahwa kebenaran Allah pernah 

diperoleh oleh manusia melalui hukum Taurat.53  

Penafsiran kedua lebih sesuai dengan konteks teologi Paulus. Penafsiran ini 

menegaskan bahwa kebenaran kini “disingkapkan” di luar hukum Taurat, yang 

meskipun memiliki peran dalam sejarah keselamatan, tidak mampu membenarkan 

manusia. Peran hukum Taurat menjadi jelas dalam 3:21b, yaitu bahwa hukum 

 
51 Moo, The Epistle to the Roman, 221. 
52 D. A. Carson, “Atonement in Romans 3:21-26,” in The Glory of the Atonement, ed. Charles E. 

Hill and Frank A. James III (Downers Grove: InterVarsity Press, 2004), 122. 
53 Carson, 123. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 253 

Taurat itu memberikan kesaksian tentang kebenaran Allah. Hukum Taurat juga 

memiliki fungsi profetik: memberi kesaksian dan menunjuk pada arah yang benar, 

yaitu kebenaran Allah di dalam karya Kristus. Dengan demikian, 3:21 

menunjukkan peralihan yang dramatis antara dua era dalam sejarah keselamatan. 

 

Kebenaran Allah Melalui Iman (3:22) 

Dalam 3:22a, kebenaran Allah (δικαιοσύνη θεοῦ) diterima “melalui iman 

dalam Yesus Kristus” (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ). Bentuk genitif πίστεως 

menimbulkan dua interpretasi, yaitu (1) sebagai genitif objektif, dan (2) sebagai 

genitif subjektif. Penafsiran tradisional membaca frase ini dalam bentuk genitif 

objektif, yaitu Yesus Kristus sebagai objek iman, sehingga frase ini dapat dibaca 

sebagai “melalui iman dalam (kepada) Yesus Kristus”. Penafsiran lain membaca 

frase ini dalam bentuk genitif subjektif, sehingga dibaca “melalui kesetiaan Yesus 

Kristus”.  

Moo berpendapat bahwa berdasarkan konteksnya, penafsiran sebagai genitif 

objektif lebih sesuai dengan konteks.54 Walaupun πίστις dapat memiliki makna 

“kesetiaan”, namun penggunaan kata πίστις oleh Paulus secara konsisten berarti 

“iman”. Secara konsisten dalam 3:21-4:25 πίστις digunakan untuk menunjuk 

kepada iman manusia kepada Allah (atau kepada Kristus) sebagai sarana 

pembenaran. Tidak terdapat tanda-tanda pada bagian ini bahwa Paulus sedang 

membangun argumen bahwa “ketaatan aktif” Kristus merupakan dasar bagi 

pembenaran manusia. 

Craig S. Keener juga memberikan dukungan terhadap interpretasi frase 

πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ sebagai genitif objektif. Ia mendasarkan pandangannya 

pada penggunaan kata kerja πιστεύω (beriman; percaya) yang terdapat dalam 

3:22b.55 Kata kerja πιστεύω yang muncul sebanyak empat puluh dua kali dalam 

surat Roma semuanya menunjuk kepada iman orang percaya kepada Kristus, dan 

tidak pernah menunjuk kepada iman (atau kesetiaan) Kristus sendiri. Selanjutnya, 

apabila melihat konteks dalam 3:20 di mana Paulus menegaskan bahwa manusia 

tidak dapat dibenarkan karena melakukan hukum Taurat (ἔργων νόμου, 

“pekerjaan hukum Taurat”), maka πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ dalam 3:22 lebih logis 

dibaca sebagai kontras dari ἔργων νόμου, sehingga lebih tepat ditafsirkan sebagai 

genitif objektif (iman “kepada” atau “dalam” Kristus). 

 
54 Moo, The Epistle to the Roman, 225–26. 
55 Keener, Romans, 57–58. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 254 

 Kebenaran karena iman kepada Kristus itu diberikan kepada semua orang 

yang percaya (εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας), karena tidak ada perbedaan (οὐ γάρ 

ἐστιν διαστολή). Bagian ini mengingatkan pada konteks di bagian sebelumnya 

(1:18-3:20) yang menunjukkan bahwa semua orang, baik Yahudi maupun non-

Yahudi, berdosa kepada Allah. Sekarang kebenaran Allah tersedia juga bagi semua 

orang tanpa perbedaan antara orang Yahudi maupun non-Yahudi, namun dengan 

satu kondisi yang harus dipenuhi, yaitu iman. Oleh karena itu, kebenaran Allah itu 

bersifat inklusif karena dapat diterima oleh semua orang, tetapi sekaligus bersifat 

eksklusif karena hanya diterima oleh mereka yang beriman. Dengan kata lain, 

kebenaran Allah tersedia secara universal bagi semua orang, tetapi berlaku secara 

efektif hanya bagi mereka yang percaya. 

 

Kebenaran Allah oleh Anugerah (3:23-24) 

 Dalam 3:23, Paulus mengelaborasi lebih jauh apa yang disampaikannya 

dalam 3:22, yaitu bahwa tidak ada perbedaan antara orang Yahudi dan non-Yahudi. 

Dalam 3:23, Paulus membuat sebuah pernyataan yang merupakan kelanjutan dari 

3:22: “karena semua orang telah berbuat dosa” (πάντες γὰρ ἥμαρτον). Kata πάντες 

(semua) menunjukkan bahwa tidak ada perbedaan antara orang Yahudi dan non-

Yahudi; mereka semua berada dalam kategori yang sama sebagai orang berdosa, 

seperti yang sudah diuraikan oleh Paulus dalam 1:18-3:20. Kata “telah berbuat 

dosa” (ἥμαρτον) yang menggunakan bentuk aorist berfungsi sebagai rangkuman 

historis dari apa yang telah disebutkan oleh Paulus sebelumnya (1:18-3:20) tentang 

keberdosaan seluruh umat manusia.56  

Akibat dari dosa, maka semua orang telah kehilangan kemuliaan Allah 

(ὑστεροῦνται τῆς δόξης τοῦ Θεοῦ). Kata ὑστεροῦνται (kehilangan) menggunakan 

bentuk kini (present tense) menunjukkan suatu keadaan yang terus-menerus dialami 

oleh manusia sebagai akibat dari dosanya. Kemuliaan Allah dalam Alkitab 

menunjuk kepada kehadiran Allah yang agung, dan sering digambarkan bahwa di 

masa yang akan datang umat Allah akan berpartisipasi dalam kemuliaan Allah 

(misalnya dalam Rm. 8:18; Fil. 3:21; 2Tes. 2:14). Partisipasi dalam kemuliaan Allah 

itu melibatkan unsur keserupaan dengan gambar Kristus (Rm. 8:28-29; Fil. 3:21). 

Oleh karena itu, kehilangan kemuliaan Allah dapat dimaknai sebagai kemerosotan 

dari gambar Allah dalam diri manusia.57  

 
56 Boaheng, “The Salvific Efficacy of the Cross: An Exegetical Study of Romans 3:21-26,” 277. 
57 Moo, The Epistle to the Roman, 226. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 255 

Sebagai solusi atas keadaan semua manusia dalam 3:23, maka Allah 

memberikan anugerah secara cuma-cuma kepada manusia sehingga manusia dapat 

dibenarkan (3:24a). Dibenarkan (δικαιούμενοι) dalam 3:24 bergantung kepada 3:23 

sebagai subjeknya, yaitu πάντες (semua orang). Namun, bukan berarti 

pembenaran ini berlaku tanpa kondisi apa pun bagi semua orang tanpa terkecuali, 

karena 3:24 masih merupakan kelanjutan dari tema utama paragraf ini dalam 3:21-

22a yang mengaitkan pembenaran dengan iman. Oleh karena itu, Moo berpendapat 

bahwa πάντες dalam kaitan dengan pembenaran tidak menunjukkan universalitas 

(“semua orang”), tetapi lebih mengarah kepada berkurangnya partikularitas 

(“siapa saja”).58 Pembenaran dari Allah tersedia bagi semua orang tanpa perbedaan 

rasial, namun hanya dapat dialami oleh masing-masing orang melalui iman.59  

 

Kebenaran Allah dalam Karya Kristus (3:25-26) 

 Dalam 3:25, Paulus menyatakan bahwa Kristus telah ditentukan Allah untuk 

menjadi jalan “pendamaian” (ἱλαστήριον). Kata ἱλαστήριον memiliki beberapa 

makna. Pertama, ἱλαστήριον berarti “tutup pendamaian” (mercy seat, seperti dalam 

Ibr. 9:5), yaitu penutup Tabut Perjanjian di mana darah korban persembahan 

dipercikkan. Apabila pengertian ini yang dipakai oleh Paulus dalam 3:25, berarti 

Paulus sedang menampilkan Kristus sebagai “tutup pendamaian” yang sejati, yaitu 

tempat diadakannya penebusan dan pengorbanan yang sejati, satu kaliselamanya.60  

 Arti kedua dari ἱλαστήριον adalah korban pendamaian. Makna ini juga 

dapat diterima dalam 3:25 karena selaras dengan frase selanjutnya, yaitu “dalam 

darah-Nya”. Dengan demikian, Kristus adalah korban pendamaian itu sendiri, 

karena Ia sendiri telah mencurahkan darah-Nya. Moo menunjukkan bahwa frase ἐν 

τῷ αὐτοῦ αἵματι (dalam darah-Nya) memiliki dua kemungkinan hubungan 

sintaksis.61 Pertama, frase tersebut memodifikasi kata πίστεως (iman), sehingga 

diterjemahkan “iman dalam darah-Nya” (misalnya dalam terjemahan KJV). 

Kemungkinan kedua, frase tersebut memodifikasi ἱλαστήριον (pendamaian), 

sehingga memiliki makna “pendamaian dalam darah-Nya” (misalnya dalam 

terjemahan NIV). Tetapi, Paulus dalam tulisan-tulisannya tidak pernah 

mengajarkan tentang iman kepada darah Kristus. Oleh karena itu, darah Kristus 

dalam 3:25 lebih tepat dimaknai sebagai sarana bagi pendamaian dan bukan 

 
58 Moo, 227. 
59 Carson, “Atonement in Romans 3:21-26,” 127. 
60 Carson, 129–30. 
61 Moo, The Epistle to the Roman, 236–37. 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 256 

sebagai objek dari iman, di mana hal ini juga sejalan dengan tulisan-tulisan Paulus 

yang lain (Rm. 5:9; Ef. 1:7; 2:13; Kol. 1:20). 

 Paulus kembali menegaskan pentingnya iman dalam 3:25, yaitu dengan 

menyatakan bahwa cara untuk mengalami pendamaian itu adalah “melalui iman” 

(διὰ [τῆς] πίστεως). Iman merupakan cara di mana seseorang akan dapat 

mengalami manfaat dari penebusan Kristus. Hal yang sama kembali diulang dalam 

3:26, yaitu bahwa Allah akan membenarkan “orang yang percaya (beriman) kepada 

Yesus” (τὸν ἐκ πίστεως Ἰησοῦ). Walaupun darah Kristus dapat menjadi jalan 

pendamaian bagi semua orang, namun hanya orang-orang yang beriman kepada 

Kristus yang akan benar-benar diperdamaikan dengan Allah. 

 

Iman sebagai Tanggapan terhadap Anugerah Allah 

 Pembenaran oleh iman merupakan tema utama dari paragraf Roma 3:21-26. 

Paulus berkali-kali memberikan pernyataan tentang iman dalam paragraf ini untuk 

menunjukkan bahwa anugerah Allah tidak dapat dipisahkan dari iman. Paulus 

memang menunjukkan bahwa tidak ada perbedaan antara orang Yahudi dan non-

Yahudi; semua golongan manusia sama-sama telah berbuat dosa dan sama-sama 

telah ditebus oleh darah Kristus. Tetapi, pendamaian oleh penebusan Kristus hanya 

bisa dialami oleh masing-masing individu yang memenuhi satu kondisi, yaitu 

beriman kepada Kristus. 

 Implikasi dari doktrin pembenaran oleh iman adalah bahwa setiap orang 

yang tidak beriman kepada Kristus akan tetap berada di bawah murka Allah, 

karena mereka tidak mengalami pendamaian melalui darah Kristus. Murka Allah 

bukanlah sesuatu yang bertentangan dengan kasih Allah. Sebaliknya, murka Allah 

merupakan konsekuensi logis dari sifat-Nya yang kudus. Justru Allah akan menjadi 

tidak adil apabila Ia tidak memberikan hukuman terhadap dosa dan 

pemberontakan manusia. Tetapi karena Allah adalah kasih, maka Ia menyediakan 

penebusan yang secara simultan menghapus dosa orang yang percaya kepada-Nya 

sambil tetap mempertahankan keadilan-Nya, seperti yang terlihat dalam Roma 

3:25-26.62  

 

KESIMPULAN 

 Roma 3:21-26 menunjukkan bahwa pembenaran diperoleh melalui anugerah 

Allah dan hanya bisa dialami oleh orang yang beriman kepada Kristus. Walaupun 

Paulus menunjukkan bahwa semua orang, baik orang Yahudi maupun non-Yahudi, 

 
62 Carson, “Atonement in Romans 3:21-26,” 132–33. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 257 

sama-sama telah berdosa dan sama-sama ditebus oleh Kristus (3:23-24), namun 

pembacaan secara menyeluruh terhadap 3:21-26 menunjukkan bahwa Paulus selalu 

mengaitkan pembenaran dengan iman seseorang kepada Kristus. Dengan 

demikian, kajian teologis terhadap Roma 3:21-26 menunjukkan bahwa penggunaan 

Roma 3:23–24 sebagai dasar bagi universalisme sebagaimana diajukan oleh Jürgen 

Moltmann, tidak sejalan dengan maksud teologis Paulus dalam paragraf tersebut, 

karena Paulus secara konsisten mengaitkan pembenaran dengan iman kepada 

Kristus. Berdasarkan hasil penelitian ini, penelitian selanjutnya disarankan untuk 

mengkaji konsep universalisme Moltmann dengan melibatkan teks-teks Perjanjian 

Baru yang lain, terutama yang berkaitan dengan iman, penghakiman, dan 

eskatologi. 

 

REFERENSI 

Beougher, Timothy K. “Are All Doomed to Be Saved? The Rise of Modern 

Universalism.” Southern Baptist Journal of Theology 02, no. 2 (1998): 6–24. 

Boaheng, Isaac. “The Salvific Efficacy of the Cross: An Exegetical Study of Romans 

3:21-26.” International Journal of Social Science Research and Review 6, no. 9 (2023): 

271–83. https://doi.org/https://doi.org/10.47814/ijssrr.v6i9.1646. 

Carson, D. A. “Atonement in Romans 3:21-26.” In The Glory of the Atonement, edited 

by Charles E. Hill and Frank A. James III. Downers Grove: InterVarsity Press, 

2004. 

DeSilva, David A. An Introduction to the New Testament: Contexts, Methods & Ministry 

Formation. 2nd ed. Downers Grove: IVP Academic, 2018. 

DeVries, Dawn, and B. A. Gerrish. “Providence and Grace: Schleiermacher on 

Justification and Election.” In The Cambridge Companion to Friedrich 

Schleiermacher, edited by Jacqueline Mariña. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005. 

Greggs, Tom. “Apokatastasis: Particularist Universalism in Origen (c. 185-c. 254).” 

In ‘All Shall Be Well’: Explorations in Universalism and Christian Theology from 

Origen to Moltmann, edited by Gregory MacDonald. Cambridge: James Clarke 

& Co, 2011. 

———. Barth, Origen, and Universal Salvation. Oxford: Oxford University Press, 2009. 

Grudem, Wayne. Systematic Theology. Grand Rapids: Zondervan, 2000. 

Harries, Richard. “Universal Salvation.” Theology 123, no. 1 (2020): 3–15. 

https://doi.org/10.1177/0040571X19883532. 

Hart, Trevor. “In the End, God …: The Christian Universalism of J. A. T. Robinson.” 

In ‘All Shall Be Well’: Explorations in Universalism and Christian Theology from 

Origen to Moltmann, edited by Gregory MacDonald. Cambridge: James Clarke 

& Co, 2011. 

Hunter, James Davison. Evangelicalism: The Coming Generation. Chicago: The 



A. Sanjaya: Kajian Teologis Roma 3:21-26 tentang 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 258 

University of Chicago Press, 1987. 

Keener, Craig S. Romans. New Covenant Commentary Series. Cambridge: The 

Lutterworth Press, 2009. 

Lee, Ki Seong. “A Response to Jürgen Moltmann’s ‘Blessing of Hope.’” Journal of 

Pentecostal Theology 13, no. 2 (2005): 163–71. 

https://doi.org/10.1177/0966736905053244. 

MacDonald, Gregory. “Introduction: Between Heresy and Dogma.” In All Shall Be 

Well: Explorations in Universal Salvation and Christian Theology from Origen to 

Moltmann. Cambridge: James Clarke & Co, 2011. 

Moltmann, Jürgen. The Coming of God: Christian Eschatology. Translated by Margaret 

Kohl. Minneapolis: Fortress Press, 1996. 

———. The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of 

Christian Theology. Translated by R. A. Wilson and John Bowden. London: SCM 

Press, 1974. 

Moo, Douglas J. The Epistle to the Roman. The New International Commentary of the 

New Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 1996. 

Osborne, Grant R. Romans. The IVP New Testament Commentary Series. Downers 

Grove: IVP Academic, 2004. 

Pierce, Alexander H. “Apokatastasis, Genesis 1:26-27, and the Theology of History 

in Origens’s De Principiis.” Journal of Early Christian Studies 29, no. 2 (2021): 

169–91. 

Ramelli, Ilaria L. E. “Christian Soteriology and Christian Platonism: Origen, 

Gregory of Nyssa, and the Biblical and Philosophical Basis of the Doctrine of 

Apokatastasis.” Vigiliae Christianae 61, no. 3 (2007): 313–56. 

https://doi.org/10.1163/157007207X186051. 

Robinson, J. A.T. In the End, God …: A Study of the Christian Doctrine of the Last Things. 

London: James Clarke & Co, 1950. 

———. “Universalism—Is It Heretical?” Scottish Journal of Theology 2, no. 2 (1949): 

139–55. https://doi.org/10.1017/S0036930600004518. 

Sivasubramanian, David Muthukumar. “Toward a ‘Conditional Universalism’ 

Appraising Jürgen Moltmann’s Universalism in Light of Sin and Repentance.” 

Evangelical Quarterly: An International Review of Bible and Theology 92, no. 1 

(2021): 39–55. https://doi.org/10.1163/27725472-09201004. 

Stuhlmacher, Peter. Revisiting Paul’s Doctrine of Justification. Downers Grove: 

InterVarsity Press, 2021. 

Szczerba, Wojciech. “The Concept of Universal Salvation Apokatastasis in the 

Thought of Friedrich Schleiermacher. An Outline.” Forum Philosophicum 26, no. 

1 (2021): 99–122. https://doi.org/10.35765/forphil.2021.2601.07. 

Winslow, Donald F. “Hope.” In Encyclopedia of Early Christianity, edited by Everett 

Ferguson. New York: Routledge, 1999. 

Wright, N. T. “Universalism.” In New Dictionary of Theology: Historical and Systematic, 

edited by Martin Davie, Timothy Grass, Stephen R. Holmes, John McDowell, 

and T.A. Noble. Downers Grove: InterVarsity Press, 2016. 



KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta, Vol 8, No 2, Januari 2026 

Copyright© 2026, KHARISMATA, ISSN 2655-8645 (online) | 259 

Zaluchu, Sonny Eli. “Strategi Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif di Dalam 

Penelitian Agama.” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga 

Jemaat 4, no. 1 (2020): 28–38. https://doi.org/10.46445/ejti.v4i1.167. 
 


